

من اصدارات قسم الدراسات التاريخية (٢)

## الإمام علي وفاطمة الزهراء اليها الإمام في الفكر الاستشراقي

بقلم الأستاذ المتمرس الدكتور حسن عيسى الحكيم



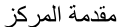
#### هوية الكتاب

| الإمام علي وفاطمة الزهراء عِليُّكَ في الفكر الاستشراقي | اسم الكتاب: |
|--------------------------------------------------------|-------------|
| الأستاذ المتمرس الدكتور حسن عيسي الحكيم                | بقلم:       |
| مركز الصادق (ع) للدراسات والبحوث الاسلامية التخصصية    | الناشر:ا    |
| الاولى                                                 | الطبعة:     |
|                                                        | السنة:      |



العراق/النجف الاشرف -شارع المدينة -مقابل جامع الجوهرجي

الموقع الرسمي: http://imam-sadiq-c.com البريد الالكتروني: center. alsadiq@gmail. com ادارة المركز: ٧٧٠٩٩٤٧٤٦٦



بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله ذي النعم، بارئ اللوح والقلم، جاعل الشعوب والأمم من اجل تيسير التعارف بالقيم.

والصلاة والسلام على سيد العرب والعجم، ومنقذ الناس من ويلات الحمم، وناشر الرحمة مأمون النقم، سيدنا المصطفى محمد وعلى ال بيته الاطهار القمم.

مركز الامام الصادق (عليه) للدراسات والبحوث الإسلامية التخصصية، هو احد مشاريع المرجعية الدينية في النجف الاشرف، والذي يعمل على رفد الوسط الإسلامي، والبعد العالمي، بالصورة الصحيحة عن الإسلام، الذي كانت ولازالت رسالته الرحمة للعالمين، انطلاقا من قوله تعالى: (وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ)(١).

وتتركز رسالتنا على نشر العلم والمعرفة، وتصحيح الرؤي والمفاهيم الدينية بالاستقاء من منابعها الرئيسة: القرآن الكريم والسنة الشريفة، نستفيد في ذلك من عمق التجربة الدينية في المريم حوزة النجف الاشرف التي كانت ومازالت تمثل النمرقة الوسطى بين التبارات الدينية التي التسمية الوسطى بين التبارات الدينية التي الترارية المرابقة المرا الوسطِى بين التيارات الدينية التي انتشرت في ارجاء المعمورة، ونتكأ على من تغذيهم هذه الحوزة من طلبة العلوم الدينية والأساتذة الأكاديميين الذين طالما نهلوا من نمير هذه الحوزة المباركة، ومنفتحين على الجميع في سبيل تحقيق الهدف المشترك الذي دعا اليه جميع الأنبياء والرسل.

ملتزمون في عملنا بالقيم الأخلاقية، والمبادي الإنسانية، ( والمثل العليا التي أرادها الله تعالى لعباده، وضمن لهم الكرامة

والعزة حال صونها والأخذ بها: كالرحمة والعدالة والمحبة والاحترام المتبادل والحوار الحضاري والتعايش بسلام طبقا لقول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب( الناس صنفان امّا أخ لك في الدين او نظير لك في الخلق)

و هدفنا في كل ذلك

ا - كشف الوجه الناصع للإسلام الذي يحاول أعداء الإنسانية اليوم طمسه وإظهاره بمظهر لا يمت له بصلة.

٢-التواصل العلمي والمعرفي، والتلاقح الفكري الحضاري،
والحوار البنّاء، مع مختلف الشعوب والثقافات.

٣-تشجيع الباحثين والمفكرين، وتقديم يد العون أليهم من خلال رفدهم بما يسهل مهامهم البحثية، او طبع نتاجاتهم الفكرية.

٤-البحث عن التراث المعرفي المخطوط ومحاولة حفظه، وإعادة طبعه وتقديمه للأجيال.

٥-رفع المستوى الثقافي للمجتمع من خلال الدورات والندوات والنشرات والمجلات وغيرها من أدوات نشر الثقافة.

٦-تقديم كل ما فيه نفع للأمة من خلال الأليات التي يلتزمها
المركز ويعمل على تطوير ها

وبعد اتضاح الطريق تسارعت الخطى من اجل منهجة العمل وتوجيهه نحو التخصصات العلمية التي لها الدور الفعال في تحقيق هذه الأهداف، فاتكأ المركز على مجموعة من الأقسام وهي:

قسم الدر اسات القرآنية.

قسم الدراسات العقدية والفكرية.

قسم الفقه الإسلامي. قسم الحديث و الدر اسات في نهج البلاغة.

قسم الفقه الاجتماعي.

قسم الدراسات التاريخية.

وابواب المركز وامكانياته مشرعة امام كل الباحثين،

والمركز منفتح على كل الجهات التي من همها التواصل العلمي والمعرفي لخدمة الإنسانية وبلورة المنحى الإنساني والعلمي للأديان.

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد واله الطاهرين.

مركز الامام الصادق(ﷺ) للدراسات والبحوث الإسلامية التخصصية النجف الاشرف



[إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ

الأحزاب: ٣٣



#### المقدمة

تصدى فريق من المستشرقين والكتّاب الغربيين للموروث الإسلامي في دراساتهم للقرآن الكريم، والحديث الشريف، والسيرة النبوية وآل البيت عليهم السلام، والتاريخ الإسلامي، وغيرها من الدراسات الفكرية والعقائدية، وكانت للإمام على، والصدّيقة فاطمة الزهراء عليهما السلام مساحة من دراساتهم، ووقع جزء منها في السيرة النبوية الشريفة، وعند وقوفي على دراسات المستشرقين وجدت فيها الباحث المنصف المحايد، والمتعصب المنحاز، وقد آليت على نفسي أن أكون محايداً، بعيداً عن الانتماء الديني والمذهبي في كتابي هذا (الإمام على وفاطمة الزهراء عليهما السلام في الفكر الاستشراقي)، وذلك للكشف عن الحقيقة، والاحتفاظ بالأمانة العلمية، ولم يكن انحراف بعض المستشرقين عن الحقيقة التاريخية سبيلاً للنيل منهم، فقد تعاملت مع الجميع معاملة الناقد المتفحص، في محاولة للوصول إلى ٨ الواقع التاريخي، فالإمام على والصدّيقة فاطمة الزهراء عليهما السلام لا يمكن أن تستوعبهما بحوث ودراسات على الرغم من كثرتها أكانت إمامية أو إسلامية أو أجنبية، وقد حصرت دراستي

للإمام على عليه السلام في كتابات المستشرقين في المحاور الآتية:

١- المحور العقائدي والإيماني.

٢-المحور العلمي والفكري.

٣-المحور السياسي والعسكري.

٤- المحور الإداري والاقتصادي.

ولابلاً لي من القول: أنا أصغر من أن أتحدث عن أمير المؤمنين عليه السلام، وعن الصدّيقة الطاهرة فاطمة الزهراء عليها السلام، واقل تعبيراً مِمَّن سبقني في الدراسة والبحث، فالسيرة العلوية لا يمكن إدراكها واستيعابها من مؤرخ قد أحاط الأحداث بفكره، أو أديب تناولها بفنه، أو فيلسوف بمعارفه، وقد عجز هؤلاء عن إدراك خصائص النبوة والإمامة، والإحاطة بشمائلهما، ففيها العلوم والمعارف والآداب، والتفرد بالإنسانية وأساليب الحكم، فكلام النبي والإمام دون كلام الخالق، وفوق كلام المخلوق، وأن مثالية حكمهما فوق أنظمة الحاكمين وكنت قد كشفت عن هذه الخصائص في كتابي (السيرة النبوية في الدراسات الاستشراقية)، ويأتي كتابي (الإمام على وفاطمة الزهراء في الفكر الاستشراقي) متواصلاً مع كتابي السابق، فماذا أقول يا أمير المؤمنين، وأنا أكتب سطوراً متواضعة توزعت على محاور

و البحث الأربعة، وهذا ما جعلني أكثر عجزاً من أن أغوص في أعماق بحرك المتلاطم الذي لا ساحل له، وما أقوله إلا (ومضات حيدرية) خطفت أبصار المستشرقين، فمعذرة سيدي يا أمير المؤمنين لعجزي عن الإحاطة بتفاصيل سيرتك، ويبقى عجزي يسايرني، وإن واصلت الكتابة ببحوث ودراسات عنك، وهي تلتقى مع عجز الباحثين والدارسين. ووددت أن أضع دراسات المستشرقين عن المرقد الحيدري الشريف في الفصل الثاني من كتابي، لوجود الصلة الوثيقة مع السيرة العلوية، ووفق المحاور الآتية:

١-المحور الجغرافي لتحديد المرقد الحيدري.

٢-المحور الوصفى للعمارة.

٣- المحور العقائدي للزيارة.

٤- المحور الآثاري للخزانة الحيدرية.

وخصص الفصل الثالث من الكتاب لدراسات المستشرقين للصدّيقة الطاهرة فاطمة الزهراء عليها السلام، وقد وقفت على تخرصات بعض المستشرقين عند دراساتهم لفاطمة الزهراء عليها ١٠) السلام، وذلك من خلال المحاور الآتية:

١-المحور الجامع بين النبوة والامامة.

٧- المحور العقائدي.

٣-المحور الجغرافي لتحديد مرقد الزهراء.

٤- المحور الاجتماعي لورثة الزهراء.

النجف الأشرف

ومن خلال الفصول الثلاثة وما تفرع عنها من محاور قد وقف عندها المستشرقون في البحث والدراسة، وتبقى عرضة لطالبي الحقيقة من الباحثين، والأمل وطيد لقارئ هذه السطور تبيان ما لديهم من آراء وملاحظات، متمنياً للجميع الموفقية في إبراز الحقيقة التاريخية، ونسأله تعالى الموفقية [وَقُلُ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ ورَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ].

الأستاذ المتمرس الدكتور حسن عيسى الحكيم ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

### الفصل الأول **الإمام علي عليه السلام** في الفكر الاستشراقي





توزعت دراستي لآراء المستشرقين للإمام علي عليه السلام على محاور أربعة أساسية، مستنبطة من كتب المستشرقية المتداولة، وعلى النحو الآتى:

#### أولاً - المحور العقائدي والإيماني

أجمعت المصادر الإسلامية على إيمان الإمام على عليه السلام بالرسالة الإسلامية السماوية منذ نزول الوحي على النبي الكريم محمد (عَرَاكُي )، وانفرد عليه السلام بنصرة الإسلام من بين عشيرته، ولكن المستشرق الأمريكي (ارفنج) خالف هذه الحقيقة التاريخية، وعدّ الصحابي زيد بن حارثة أول من اعتنق الإسلام (١٠) وهذا الرأي يتناقض مع النصوص التاريخية الموثوقة فورد عن الصحابي الجليل سلمان الفارسي (رضي الله عنه) قوله: (أول من صلّى علي بن أبي طالب)، وعن الحكم بن عيينة قوله: (خديجة أول من صدّق، وعلى أول مَن صلّى إلى القبلة)(٢). وقد أجمعت المصادر التأريخية، وكتب السيرة والرجال على هذه الحقيقة، وجاء في النشيد الشعري للشاعر (جوته) الذي نشر في مدينة (جوتنجن Gottingen) عام ۱۷۷۳م صورة رائعة عن إيمان ١٤) الإمام على عليه السلام بالرسالة الإسلامية، وإيمان الصدّيقة فاطمة

<sup>(</sup>١) ارفنج: حياة محمد، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) المحب الطبرى: ذخائر العقبي، ص ٦٨ - ص ٦٩.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليلا

الزهراء عليها السلام، وقد كشف هذا النشيد عن فيض الإسلام، وسرعة ذيوعه، حتى انتظم النجاد والوهاد، وبلغ إلى المحيط الأعظم(١). وأن ما تميز به الإمام على عليه السلام هي رابطته المتينة بالقرآن الكريم، وهذه الرابطة لم تتحقق بالصحابة الآخرين، وأكدها الحديث النبوي الشريف: (على مع القرآن، والقرآن مع على، لا يفترقا حتى يردا علىّ الحوض)(٢). ويقول عامر الشعبي: (ما أحدُّ أعلم بما بين اللوحين من كتاب الله، بعد نبى الله من على بن أبى طالب) (٣). وقد وصف عليه السلام بربيب الوحي، لأنه حمل الإسلام بين جنبيه فكراً وسلوكاً وتطبيقاً، وأكد القرآن الكريم على ذلك بقوله تعالى: [وَأَنْدُر ْ عَشِيرَتُكَ الأَقْرَبِينَ ] (٤) وقد نزلت هذه الآية الكريمة عند تجمع المسلمين في دار النبي (مَرَاطِّكُ)، وقد خاطبهم عليه أفضل الصلاة والسلام ﴿ بقوله: (فأيكم يؤازرني على هذا الأمر على أنْ يكون أخى ووصيى وخليفتي فيكم فاسمعوا له وأطيعوا) فصمت الجميع، ولم يدخل في أذهانهم هذا الحديث، سوى الإمام على عليه السلام،

<sup>(</sup>١) الحكيم: الدراسات الاستشراقية، ص٢٢٦ - ص٢٢٧.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر: الصواعق المحرقة، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) الحسكاني: شواهد التنزيل، ٣٦/١.

<sup>(</sup>٤) الشعراء: ٢١٤.

مُعْرِ فما كان من النبي الكريم (سَرَالِيُكُلُهُ)، إلاّ أن يأخذ بيد الإمام على عليه السلام ويخاطب الحاضرين بقوله: (إنَّ هذا أخيي ووصيي وخليفتي فاسمعوا له واطيعوا)، وفي نص آخر: (أنت أخي ووزيري ووصيي ووارثي وخليفتي من بعدي)(١). وبقى لفظ (الوصية) يلاحق الإمام على عليه السلام، وقد ارتبط بمصطلح (الإمامة) ومحتواه الفكري والعقائدي، وصلته بالخلافة بمحتواها السياسي، وأكد حديث (المنزلة) على الجانب العقائدي بقوله (ﷺ): (أما تُرضى أن تكون مني بمنزلة هـارون مـن موسـي إلاّ أنه لا نبى بعدي) (٢). وقد عقب المستشرق) بودلي) على حديث الدار بقوله: (فهبّ على وقال وهو ينظر في تحدّ إلى رؤساء القوم: أنا يا رسول الله عونك، أنا حربٌ على مَن حاربت، فلف محمد كي ذراعه حول ابن عمه وقال: فأنت أخي ووزيري ووصييي ووارثي وخليفتي من بعدي (٣٠). وقد أشار المستشرق (بودلي) إلى الفداء والتضحية والتحدي، في ظرف عصيب الستبدال الجاهلية بالإسلام، وإلى الدور العقائدي الذي تبناه الإمام على عليه السلام منذ اللحظة الأولى من نزول الوحي، وإلى تغلغل لفظ (الإيمان)

<sup>(</sup>١) الطبرى: تاريخ الرسل والملوك، ٣٢٠/٢ - ٣٢١.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام: السيرة النبوية، ١٦٣/٣.

<sup>(</sup>٣) بودلي: الرسول حياة محمد، ص٨٦

في أعماقه، وقد خصّ به من بين الصحابة الذين لحق بهم لفظ (المسلم)، وقد تكون جذور الجاهلية تلاحق هذا اللفظ عند بعض الصحابة، فالإمام على عليه السلام، لم يعتنق الفكر الجاهلي في حياته، فآمن بالإسلام إيماناً عقائدياً راسخاً، وهذه الحقيقة قد ابتعد عنها كثير من الباحثين من مسلمين ومستشرقين ومما يؤكد فكرة الإيمان هو مرور أبي طالب ومعه ولده جعفر فرأيا الإمام علياً عليه السلام يصلى خلف النبي (مَرَاعِكُ ) فقال أبو طالب لولده جعفر: (صل جناح ابن عمك وصل عن يساره) وأن هذا النص يكشف عن إيمان أبي طالب (رحمه الله) بالإسلام، وعن خطه التوفيقي بين قريش والجاهلية من جانب، وبين النبي (مَرَاعِلَيُّكُ) والإسلام من جانب آخر، وهذا النص يسقط رأي المستشرق (ارفنج): أن الصحابي زيـد بـن حارثـة أول مـن اعتنـق الإسـلام(١٠). ووقع في هذا الخطأ المستشرق البريطاني (مونتغمري وات) في كتابه (محمد في مكة)، في حين أن الأستاذ (جوليوس) في كتابه (أمثال الإمام على)، أكد على أن المسلم الأول هو الإمام على عليه السلام، ومن المحتمل أن الفكر الجامعي دفع الأستاذ

 $\bigcup^{\mathsf{VV}}$ 

<sup>(</sup>١) ارفنج: حياة محمد، ص٦٢.

(جوليوس) من الوصول إلى الحقيقة التاريخية، فإنه كان يشغل يرسى الاستاذية بجامعة (اكوسفورد).

#### ثانياً - المحور العلمي والفكري.

تناول بعض المستشرقين الإمام علياً عليه السلام من الجانبين العلمي والفكري، وقد استمدوا نصوصهم من الأحاديث النبوية الشريفة، والمصادر التاريخية الموثقة، ولم نجد شكوكاً في قول أو خطبة لدى المستشرقين، وقد حاول المستشرق (أرندنك) إعطاء صفة العمق التاريخي للألفاظ الدالة على فكر الإمام على عليه السلام وعلميته، مستعيناً بالأحاديث النبوية الشريفة (١). ويقول الأستاذ حنا فاخوري: أننا نجد في كلام الإمام علي ثروة معنوية تفرد له مكاناً خاصاً في أدب ذلك العهد، وثروة معنوية تجعل من كلامه متعة أدبية وجمالاً فنياً (٢). ووقف المستشرق (دي بور) على كلمة الإمام على عليه السلام: (الحكمة ضالة المؤمن فخذ ضالتك ولو من أهل الشرك)، وقد استقى منها معانٍ في الحكمة والفلسفة والأخلاق والاجتماع والسياسة ". وإلى هذا المفهوم العلمي، ذهب الأستاذ ميخائيل نعيمة إلى القول: (إنَّ علياً لمن عمالقة

<sup>(</sup>١) الحكيم: الدراسات الاستشراقية، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) حنا فاخوري: تاريخ الأدب العربي، ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص١٤٢.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليبلايا

الفكر والروح والبيان في كل زمان ومكان)(١). وأن الباحث المتفحص لكلام الإمام على عليه السلام في كتاب (نهج البلاغة) يقف على هذه الحقيقة، وهذا مما جعل فرقة المعتزلة أن تضع الإمام علياً عليه السلام في المقام الأعلى من الفكر، لأن حِكمه وافرة المعني، جميلة المبني، يأخـذها عقلـه لا لـون لهـا، ولا رسـم فتمر في مُخيلته فإذا هي صورةٌ جميلةٌ تترجرج فيها الحياة، فهو حكيم قبل كل شيء وحكيم في جميع مواعظه وخطبه (٢). وقد استمد الأستاذ (البنداق) في كتابه (المستشرقون وترجمة القرآن الكريم) من أقوال الإمام على عليه السلام وصفاً دقيقاً، كقوله: (القرآن ظاهرهُ أنيق، وباطنه عميق، لا تغنى عجائبه، ولا تنقضى غرائبه)(٣)، وقوله عليه السلام: (كتاب الله بين أظهركم، ناطقاً لا يعيا لسانه، وبيت لا تهدم أركانه، وعز لا يهدم أعوانه، به تبصرون وبه تنطقون، وبه تسمعون، ينطق بعضه ببعض، ويشهد بعضه على بعض، لا يختلف في الله، ولا يخالف بصاحبه عن الله، فعليكم بكتاب الله فإنه الحبل المتين، والنور المبين، والشفاء النافع، والرأي الصائب، والعصمةُ للتمسك، والتجاءُ للمتعلق، لا يعوّج

<sup>(</sup>١) جورج جرداق: الإمام على صوت العدالة الإنسانية، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الفكيكي: الراعي والرعية، ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) الطبرسي: مجمع البيان، ٩/١.

فيقوم، ولا يزيغ فيستعيب، ولا تخلقه كثرة السرد وولوج السمع، من قال به صدق، ومن عمل به سبق، واعلموا أن هذا القرآن هو الناصح الذي يغشى، والهادي الذي لا يضل، والمحدِّث الذي لا يكذب)(١) وتطرق كثير من المؤرخين والباحثين المسيحيين المعاصرين لعلمية الإمام على عليه السلام، ومنهم:

١-الأستاذ فيليب حتى في كتابه (تاريخ العرب).

٢-الأستاذ حنا فاخوري في كتابه (تاريخ الأدب العربي).

٣- الأستاذ جورج جرداق في كتابه (الإمام على صوت العدالة الإنسانية).

ويقول الأستاذ فيليب حتى: (ولقد اتفق المسلمون على اعتبار على نبراس الحكمة والشجاعة فوضعته فرقٌ من الفتيان وأهل على التصوف موضع الجمال النفسي، وتخليته مثالاً عالياً) (٢). وأشار المستشرق (ادوار بوكوك) إلى الأمثال العربية المنسوبة إلى الإمام على عليه السلام، معتمداً فيها على نسخة حققها الباحث الهولندي (غليـوس) ١٥٩٦ - ١٦٦٧م، وكان هـذا المستشـرق أسـتاذً للغـة

<sup>(</sup>١) البنداق: المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) فيليب حتى: تاريخ العرب، ٢٤٣/١.

العربية في جامعة (ليدن) (١). وكان بعض المستشرقين مَن استمد من كلام الإمام على عليه السلام جوانب فلسفية وكلامية، واستمد آخرون جوانب بلاغية ولغوية.

#### <u> ثالثاً - المحور السياسي والعسكري.</u>

لازمت الشجاعة والفروسية والميادين العسكرية حياة الإمام علي عليه السلام منذ إيمانه المنفرد بالرسالة الإسلامية، ونبذ الوثنية والشرك، وقد وصفه المستشرق (جوته) بالقائد الشجاع الأمين، وأطلق آخرون لفظ (بطل الأبطال)، وأن الباحث المتعمق في السيرة الحيدرية يجد فيها سمات البطولة والشجاعة، وبه نزلت الآية الكريمة: [وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاقِ اللَّهِ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ] (٢)، في ليلة الهجرة إلى المدينة المنورة ومبيته في فراش النبي الكريم (عَلَيْكَ)، وقد تطرق بعض المستشرقين إلى المواقف البطولية المنفردة للإمام على عليه السلام، ومنهم:

١- المستشرق الأمريكي (ارفنج) في كتابه (حياة محمد).

<sup>(</sup>١) سهيل قاشا: كتاب الاستشراق، ١٨/٢ - ٢٤، عبد الجبار ناجي: تطور الاستشراق في دراسة التراث العربي، ص ٣٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٠٧.

٢-المستشرق الفرنسي (جان بروا) في كتابه (محمد نابليون السماء).

٣- المستشرق البريطاني (كارليل) في كتابه (الابطال).

وما كتبه المستشرق (بودلي) عن السيرة النبوية، ولكن هذا الإجماع الذي اتفق عليه المسلمون والمستشرقون قد ابتعد عنه المستشرق الروماني (كونستانس جيورجيو) بقوله: أن الآية الكريمة: [وَمِنْ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ] نزلت في الصحابي صهيب الرومي، ولم يشر للحادثة التي نزلت بها الآية الكريمة (۱). في حين أنّ المستشرق (ارفنج) يقول: (إلتفّ ابن عمه المخلص علي في بردته، وأخذ مكانه في فراشه). ويقول المستشرق (جان بروا): (ترك علي فراشه وربيبه علي بن أبي طالب)، وألحق بعض المستشرقين ألفاظاً ذات معاني البطولة والفروسية، وقد انفرد بها الإمام علي عليه السلام

١- البطل.

و منها:

٢ - أسد الله.

<sup>(</sup>١) الحكيم: دراسات استشراقية، ص٩٧.

٤- صاحب اللواء.

٥- حامل السيف.

٦- قاهر اليهود.

وقد استخلص هؤلاء المستشرقون هذه الألفاظ من خلال المعارك الفاصلة التي خاضها النبي الكريم عليه أفضل الصلاة والسلام، وأشار المستشرق (البارون كارديفوا) إلى موقعة بدر الكبرى، في السنة الثانية للهجرة بقوله: (وحارب علي بطلاً إلى جانب النبي، وقام بمآثر ومعجزات)، وبعد وصفه لمعركة بدر يقول: (كان علي في العشرين من عمره يشطر الفارس القرشي يقول: (كان علي في العشرين من عمره يشطر الفارس القرشي شطرين اثنين بضربة واحدة من سيفه)(۱). وإلى هذه الحقيقة يشير المؤرخ ابن قتيبة بقوله: (لم يصارع أحداً قط إلا صرعه، شديد الوثب، قوي الضرب)(۱)، ويقول المفسر الطبرسي: وكانت ضرباته ابكاراً، كان إذا اعتلى قده، وإذا اعترض قط (۱۳)، وأشار المستشرق (البارون كاراديفو) إلى سيف ذي الفقار بقوله: (وفي أحد تسلح بسيف النبي ذي الفقار، فكان يشق المغافر بضربات سيفه ويخرق



<sup>(</sup>١) الحكيم: دراسات استشراقية، ص٩٨ – ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) ابن قتيبة: المعارف، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) الطبرسي: مجمع البيان، ٢٩٣/١.

الدروع)(١). وتناول المستشرقون صلات المسلمين باليهود واعطوا لموقعة خيبر مساحةً واسعةً، ودوراً للإمام على عليه السلام في المعارك، فيقول (كاراديفو): أن علياً عليه السلام قلقل بيده باباً فخماً من حديد، ثم رفعه فوق رأسه متخذاً منه ترساً مجناً (١) ووصف المستشرق (جان بروا) موقعة خيبر بدقة فيقول: (اقترب البطل على، وملء ثوبه العزيمة، ومعجزة النبوة، وبشرى الفتح، واقترب بهديره وزئيره وجنود من خلفه والراية ترفرف في يـده، راية النصر المؤكد والفتح المبين) (٣). وقد التقى هذا الوصف للمعركة مع الحديث النبوي الشريف: (ضربة على يوم الخندق تعادل عبادة الثقلين) ولذا أطلق المؤرخون لقب (قاهر اليهود) على الإمام على عليه السلام ووصف المستشرق (ارفنج) مقتل القائد اليهودي (مرحب) بسيف الإمام على عليه السلام بقوله: (وجّه على ضربة قوية بسيفه ذي الفقار إلى درع مرحب فشقه نصفين، ثم شقت الضربة العمامة، ثم رأسه حتى أضراسه، وسقطت جثته الضخمة على الأرض)(٤). وأننا نضع دراسات

75)

<sup>(</sup>١) جورج جرداق: الإمام على صوت العدالة الإنسانية، ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم: الدراسات الاستشراقية، ص٩٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) ارفنج: حياة محمد، ص٢٠١.

المستشرقين المنصفين المحايدين موضع الاحترام والتقدير، عند وصفهم للمعارك مع اليهود والمشركين، وهم:

- ١ واشنتجنون ارفنج.
  - ٢- جان بروا.
    - ٣- بودلي.
- ٤-البارون كاراديفو.
- ٥-كونستانس جيورجيو.

وكانت بعض الدراسات الاستشراقية قد اتصفت بالاقتضاب، دون الكشف عن الأبعاد العقائدية والميدانية، وكان سيف الإمام علي عليه السلام (ذو الفقار) موضع حديث بعض المستشرقين، لأنه يلتقي مع شجاعة الإمام علي وفروسته، وقد أطلق المستشرق (ارفنج) لفظ (السيف العجيب)(۱)، وتطرق المستشرق (البارون كاراديفو) للمعارك العسكرية كلاً على انفراد بدءاً من معركة بدر الكبرى، وكشف المستشرق البريطاني (كارليل) عن مواقف

الإمام علي عليه السلام الحاسمة (۱). وكانت شجاعته ممزوجة برقة ولا ورأفة وحنان (۲).

وتحدث بعض المستشرقين عن الوضع السياسي بعد مقتل عثمان ابن عفان، ومبايعة الإمام على عليه السلام بالخلافة، ووصف (فلهاوزن) الوضع السياسي بقوله: (صار السيف القول الفصل)، وكان لفظ (قميص عثمان) و (قلادة عائشة) يترددان في كتابات بعض المستشرقين، وقد أفاض بعضهم في دراسة الأوضاع

١- فلهاوزن.

السياسية ومنهم:

- ۲-بودلي.
- ٣-اوليري.
- ٤- دوزي.

ولا شك أن آراء هؤلاء المستشرقين وغيرهم بحاجة إلى وقفة تحليلية نقدية.

(١) كارليل: الأبطال، ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، الحكيم: فروسية الإمام على في كتابات المستشرقين. جريدة الزمان، العدد ( ٢٠٠٣) بتاريخ ٢٠٠٦/١٨.

#### رابعاً - المحور الإداري والاقتصادي.

وضع الإمام علي عليه السلام أسساً متينة للنظام الإداري والاقتصادي في الإسلام بين (٣٥ - ٤٠هـ)، وأن عهده لواليه على مصر مالك الاشتر مثال رائع للراعي والرعية، وقد أرسله لجميع عماله في الامصار فهو أشبه بالأوامر العامة (١). وقد ارتكز النظام العلوي على أربعة أسس هي:

١- جباية الخراج.

٢ - مجاهدة العدو.

٣- إصلاح المجتمع.

٤-عمارة البلاد.

وإذا تعمقنا في دراسة هذه الأسس وفق الرؤية الحديثة للنظم الإدارية والاقتصادية لوجدناها صالحة لأية حكومة وفي كل زمان ومكان، وقد معليه السلام لعماله وولاته نصائح وارشادات وفي مقدمتها رعاية المجتمع وفق إدارة ميدانية، وكان عليه السلام قد خاطب ولاته بقوله: (فاني اشارككم على الجنة، ولست اشارككم على ذهب ولا فضة) (٢). وكان عليه السلام يجوب الأسواق، ويراقب الأسعار، ويشرف على المكاييل، ويحث التجار الأسواق، ويراقب الأسعار، ويشرف على المكاييل، ويحث التجار



<sup>(</sup>١) عبد الرزاق نوفل: محمد رسولاً ونبياً، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٢) ابن النديم: الفهرست، ص٢٢٣.

الإمام على وفاطمة الزهراء

YA

على ألا يظلموا الناس(١٠). وأشار المستشرق (يعقوب ليسنر) إلى الإدارة في عهد الإمام على عليه السلام في مدينة الكوفة، عند حديثه عن مدينة بغداد وخططها (٢). ولكن السياسة الإدارية والاقتصادية للإمام على عليه السلام لم يهضمها جميع الولاة والعمال لأنهم اعتادوا على جمع الأموال، وعدم مراقبة الرعية ميدانياً، مما أحدث فجوةً بين بعض العمال وأمير المؤمنين عليه السلام، لأنّ السياسة الإنسانية لم يعتادوا عليها من قبل، وقد تطرق المستشرق (ارفنج) إلى الجانب السياسي والاقتصادي والإداري والاجتماعي في عهد الإمام علي عليه السلام فيقول: (أراد الرسول أنْ يوصى المسلمين بأسرته، وخاصة على بن أبي طالب، الذي كان يحبه، فقال: من كنت مولاه فعلى مولاه، اللَّهُمَّ والِ مَنْ والاه، وعادِ من عاده، وانصر من نصره، واخذل من خذله) (٣). ولكن عدم تطبيق المسلمين لأهداف بيعة الغدير، أدى إلى تصاعد الصراعات بين الصفوف، فيقول المستشرق (سيدليو): (لو كان قد تمَّ الاعتراف بمبدأ الوراثة، وهو في صالح على منذ البداية لكان بوسع ذلك المبدأ أن يمنع المنازعات النكباء التي اغرقت الإسلام

<sup>(</sup>١) وكيع: أخبار القضاة، ١٩٦/٢.

<sup>(</sup>٢) يعقوب ليسنر: خطط بغداد، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) ارفنج: حياة محمد، ص٢٧٤.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليئيلا

في الدم، وكان زوج فاطمة يضم فضلاً عن شخصه حق الوراثة كوارث شرعي للرسول، كما يضم الحق بالانتخاب، وربما كان يظن أن جميع المسلمين سيقدمون انفسهم لخدمته ما دام طاهراً نبيلاً، ولكن هذا لم يقع) (١٠). وأدّى إلى التسابق للوصول إلى الحكم ووصول آل أمية إلى السلطة، وقد تحدث المستشرق (اوليري) إلى تمرد معاوية بن أبي سفيان على الخلافة الشرعية بقوله: (أن الانقسام الداخلي ظهر عند ارتقاء على سدة الخلافة حقيقة واقعة فالمسلمون الدنيويون انتصروا لمعاوية الذي كان والياً على الشام، ورفضوا مبايعة على)(٢)، وأشار المستشرق (اوليري) إلى شتم الأمويين للإمام على عليه السلام على المنابر حتى عهد عمر بن عبد العزيز (٩٩ – ١٠١هـ) بقوله: (وولى عمر الثاني الخلافة عام ٩٩ من الهجرة فكان الأموي الوحيد الذي أبدى عطفاً على العلويين، وألغى لعنة على على المنابر، وكانت جزءاً من الطقوس العلنية في مسجد دمشق منذ أيام معاوية، وكان يمثّل نوعاً من النزاهة الشخصية التي لم تعهد في خليفة أموي من قبله) (٣)، ولا شك أنَّ عقيدة الإمام على عليه السلام الراسخة في

(١) سيد أمير علي: روح الإسلام، ص٢٩٢.

(٢) اوليري: الفكر العربي، ص٦٦.

(٣) المصدر نفسه، ص١١٣.

الإسلام لم تسمح له مصافحة الدنيويين الذين لم يعتنقوا الإسلام عن إيمان وعقيدة، وقد أراد عليه السلام تطبيق الشريعة الإسلامية، وفق أبعادها الاجتماعية والاقتصادية التي وضع أصولها رسول الإنسانية محمد (عَلَيْكُ).

#### خامساً - المحور الاجتماعي.

تحدث المستشرقون عن السياسة الاجتماعية التي سلكها الإمام علي عليه السلام، وسيرته القائمة على الزهد والقناعة وحتى في زواجه من الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء عليها السلام وبساطة مهرها، وأن كتابات بعض المستشرقين أشارت إلى هذا الجانب ومنهم:

١-المستشرق (جان بروا) في كتابه (محمد نابليون السماء).
٢-المستشرق (ارفنج) في كتابه (حياة محمد).

٣-المستشرق (دونلدسن) في كتابه (عقيدة الشيعة).

ولكن بعض المستشرقين قد وقع في وهم عند حديثهم عن زوجات الإمام علي عليه السلام بما يتقاطع مع النصوص التاريخية، فالإمام عليه السلام لم يتزوج بامرأة أخرى ما دامت السيدة فاطمة الزهراء على قيد الحياة، وقد سار على منهج رسول الله (عَلَيْكُ فَإِنه بقي مع أم المؤمنين خديجة بنت خويلد (رضي الله عنها) دون الزواج بامرأة أخرى حتى وفاتها.



# الفصل الثاني المرقد الحيدري الشريف في الفكر الاستشراقي



ربطت كثير من الدراسات الإسلامية والاستشراقية بين السيرة العلوية الشريفة، والمرقد الحيدري الشريف، وهذا الذي جعلني أن أضع المرقد الحيدري في الفصل الثاني من الدراسات الاستشراقية وفق محاور أربعة، وعلى النحو الآتي:

#### أولاً - المحور الجغرافي لتحديد المرقد الحيدري.

أشارت المصادر التاريخية إلى أرض (الغري) ومدينة النجف الأشرف التي رقد فيها الإمام على عليه السلام، بعد استشهاده على اليد الاثيمة لعبد الرحمن بن ملجم المرادي عام ٤٠هـ، وكنت قد خصصت دراستين لهذا الموضوع هما:

١- الإمام على عليه السلام روح الإسلام الخالد.

٢- المفصل في تاريخ النجف الأشرف، الجزء الثاني.

وسوف اقتصر في هذا الفصل من الكتاب على آراء المستشرقين في بناء المرقد الحيدري الشريف، وتطوراته العمرانية، ووقع بعض المستشرقين في أوهام وأخطاء، يقول المستشرق (ماليبارد): إنَّ الإمام علياً عليه السلام قتل بالكوفة، ودفن فيها، وهو الرجل الذي قلما ذاق طعم الراحة في حياته (۱).

(١) ماليبارد: نواعير الفرات، ص٥٠.

في تحديد موضع المرقد الحيدري، وفي المواضع الآتية:

١-الكوفة.

٢ - ظهر الكوفة.

٣- مسجد الكو فة.

٤ - مسجد براثا.

٥-الكرخ من بغداد؟

٦- البقيع أو في المدينة.

٧- النجف الأشرف.

وأعطى المستشرق (دونلدسن) احتمالات لموضع القبر الشريف بقوله: (أن علياً دفن في مسجد الكوفة، ومنهم من قال بل في رحبة القصر بها، وقال غيرهم: أنه دفن في الكرخ من محلات بغداد القديمة) (۱) وأراد المستشرق (دونلدسن) من منطقة الكرخ (مسجد براثا) وأن هذا التخبط الجغرافي قد وقعت فيه المستشرقة (ستشيجيفكا) أيضاً بقولها: (أن الإمام علياً دفن بالكوفة أو بالبقيع) (۲). وأشار المستشرق (توماس فورستر) في سياحته في القرن السادس عشر الميلادي إلى مرقد الإمام علي عليه السلام، وفق تخبطات بعض المستشرقين بقوله: (أنه وراء مسجد الرسول



<sup>(</sup>١) دوندلسن: عقيدة الشيعة، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) ستشيجيفكا: تاريخ الدولة الإسلامية، ص٦٢.

مَّأَ اللَّهِ فِي المدينة قبرين عليهما ستائر خضر دفنت في احدهما فاطمة بنت محمد، ودفن في الآخر الإمام على)(١). وأعطى المستشرق (دونلدسن) مواضع عديدة لمرقد الإمام على عليه السلام، وختمها بقوله: (أما الشيعة فيجمعون على أن جسده مدفون في النجف على مسافة أميال من الكوفة) (٢). وأخذ المستشرق (لسترانج) برأي الرحالة (المستوفى) الذي جاء فيه: أن الإمام علياً لما ضرب في جامع الكوفة، وحضرته الوفاة أوصى بأن يوضع جثمانه على جمل ثم يطلق على رسله وحيثما يبرك تدفن جثته هناك فعمل بهذه الوصية (٣). ومن الغرابة أن هؤلاء المستشرقين قد أغفلوا النصوص المتواترة عن الأئمة وآل البيت عليهم السلام التي تشير إلى موضع قبر الإمام على عليه السلام في أرض النجف الأشرف، ومما يزيد في الغرابة أن الكاتب المصري (أحمد أمين) قد التقى برأي المستشرق (آدم متز) الذي جاء فيه: (أن قبر على في الكوفة، وهي أكبر مركز للشيعة حتى ذلك

The Principal vgages of the English Nations Hakluytedit Everyman's Liberay Vol.111. P195.

<sup>(</sup>١) دوندلسن: عقيدة الشيعة، ص٧٠ نقلاً عن:

<sup>(</sup>٢) دو نلدسن: عقيدة الشبعة، ص٥٦ – ٥٧.

<sup>(</sup>٣) لسترانج: بلدان الخلافة الشرقية، ص١٠٣.

الإمام علي وفاطمة الزهراء لليلكا

العهد)(۱). ولعل الأمر – وإن كان من باب الاحتمال – أن المقصود بالكوفة، المنطقة التي تحيط بالمدينة، وأن النجف الأشرف هي (ظهر الكوفة)، وقد أكد بعض المستشرقين على مرقد الإمام علي عليه السلام في أرض النجف الأشرف، وأطلقوا لفظ (مشهد علي)، فورد في كتاب ( Ten Thousand and one علي)، فورد في كتاب ( Nights وأنه يقع في وسط مدينة النجف الأشرف، ويظهر كالبرج ضريح الإمام علي عليه السلام، ويمكن أن ترى المنارة كالبرج ضريح الإمام علي عليه السلام، ويمكن أن ترى المنارة الذهبية عن بعد (۱). وكان لفظ (مشهد علي) قد تكرر في كتابات بعض المستشرقين وفي مقدمتهم المستشرق (لسترانج) للدلالة على مدينة النجف الأشرف (۱).

#### ثانياً - المحور الوصفى لعمارة المرقد الحيدري:

وصف المستشرقون معالم المرقد الحيدري الشريف، ومراسيم الزيارة، وكان وقوفهم على وصف القبة الشريفة والمنارتين أكثر من غيرهما من المعالم الشاخصة والأفرشة والستائر والنفائس الثمينة، وتقول المستشرقة (ليدي دراور): (وتتراءى من بعيد قبة النجف الذهبية، وهي تتلالاً وتتألق فتسر "

<sup>(</sup>١) متز: الحضارة الإسلامية، ١٠٢/١؛ أحمد أمين: ظهر الإسلام، ٥/٢.

<sup>(2)</sup>The Thousand and one Nights. P.46.

<sup>(</sup>٣) لسترانج: بلدان الخلافة الشرقية، ص١٠٣.

و الناظرين)(١)، وتحدثت عن المنائر بقولها: (وقبة النجف ومنائرها الأربع مغشاة بالذهب الخالص، وهي من مآثر ناصر الدين شاه)(٢٠)، ولكن المستشرقة ليدي دراور وقعت في خطأ، فإن المرقد الحيدري الشريف يضم قبتين، وربما خلطت بين المشهد العلوي، والمشهد الكاظمي، وحددت المستشرقة تاريخ التذهيب يعود لناصر الدين شاه، ولكن في الحقيقة أنه يعود إلى نادر الدين شاه، ويقول المستشرق (لونكريك): أن التذهيب يعود تاريخه لنادر شاه، وأن إجراءاته هذه نابعة من عمق تدينه "".وكان الإعجاب قـد طغي على وصف المستشرقين للقبة والمنارتين، فوصفهما المستشرق (لوفتس) عام ١٨٥٣م بقوله: (القبة الحيدرية تؤلف منظراً فخماً يعجز عنه الوصف، وهي تتوهج في نور الشمس، وتبدو للرائين من بعيد وكأنها تل من الذهب يقوم من البراري الممتدة حوله) (٤).

وأشار المستشرق (سروليس بدج) عام ١٨٩٠ – ١٨٩١م للقبـة والمنارتين بقوله: (القبة المذهبة التي تعلو مرقد الإمام على رائعة

<sup>(</sup>۱) ليدى دراور: في بلاد الرافدين، ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) ليدى دراور: في بلاد الرافدين، ص٧١.

<sup>(</sup>٣) لونكريك: اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) الخياط: النجف في المراجع، موسوعة العتبات المقدسة، قسم النجف، ٢٣٦/١.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليؤلاا

جداً، وتراءت المئذنتان القائمتان على الجانب الشرقى من الصحن كتلة من ذهب خالص)(١). ونجد في رحلات المستشرق (تايلر) كلاماً جميلاً جاء فيه: (فمن المؤكد أن الناظر إلى القبة من بعيد يراها تلمع وتتوهج، أن هـذا المكـان هـو محـط تكـريم المؤمنين وتقديسهم)(٢). وفي وصف الرحالة الهولندي (نجهولت) عام ١٨٦٧م صورة رائعة بقوله: (المرقد الشريف بأن بنايته جيدة وجميلة، وأن القبة البديعة ورؤوس المنائر المكسوة بالـذهب الخالص تحتل جميعاً صورة رائعة للناظرين) (٣) وتحدث الكاتب البريطاني (سندرسن) عن النجف الأشرف والمرقد الحيدري الشريف فيقول: (وفي وسط النجف يظهر كالبرج ضريح الإمام على، ويمكن أن ترى المنارة الذهبية عن بعد) أن وتحدث المستشرق (لسـترانج) عـن القبــة الشــريفة وأبــواب الصــحن الحيدري (٥).

<sup>(</sup>١) سروليس بدج: رحلات إلى العراق، ١٨٣/٢.

<sup>(</sup>٢) تايلر: رحلة تاير إلى العراق، ترجمة: الدكتور بطرس حداد، مجلة المورد العدد الأول، المجلد الحادي عشر، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٣) نجهولت: صفحات من مذكرات الرحالة الهولندي إلى العراق عام ١٨٦٧م ترجمة: مير بصرى، جريدة البلد، العدد ( ٩١٦) بتاريخ ١٩٦٧/٦/٦.

<sup>(4)</sup> The Thousand and one Night. P.46.

<sup>(</sup>٥) لسترانج، بلدان الخلافة الشرقية، ص١٠٣.

وكان بعض المستشرقين يصفون القبة والمنارتين، ويضيفون المعالم الأخرى في المرقد الحيدري، فيقول المستشرق (آدم متز): القبة والستائر والحصر المفروشة (۱۰). ويقول الرحالة (لوفتس): (أن الصحن الحيدري يزين بالقاشاني المحتوي على الرسوم المتناسقة للطيور والورود النباتية والكتابات المذهبة) (۱۰) وأشار المستشرقون إلى المفروشات الفاخرة والستائر الجميلة والحصر السامانية التي فرشت في أرض المرقد الحيدري (۱۰) وتحدث المستشرق (ماسنيون) عن التطور العمراني منذ القرن الرابع الهجري، الموافق للقرن العاشر الميلادي بدءاً من عهد أبي الهيجاء عبد الله بن حمدان، المتوفى عام ۳۱۷هه (۱۰).

وكانت الكاتبة (المس بيل) قد رافقت الجيش البريطاني لاحتلال العراق بعد الحرب العالمية الأولى عام ١٩١٤م، قد تحدثت عن النجف الأشرف من جوانب عديدة، وأشارت إلى (مقابر الاغاخانيين) في الصحن الحيدري وقبر الحاجة شمس

<sup>(</sup>١) آدم متز: الحضارة الإسلامية، ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) الخياط: النجف في المراجع، موسوعة العتبات المقدسة، قسم النجف، ٢٥٣٥/١. (٣) استنجار الناز الخلافة الشقة، ص ١٠٤٠ آدم متناحض ادة الاسلامية،

<sup>(</sup>٣) لسترنج: بلدان الخلافة الشرقية، ص١٠٤؛ آدم متز: الحضارة الإسلامية،

<sup>.177/1</sup> 

<sup>(</sup>٤) ماسنيون: خطط الكوفة، ص٣٣.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليئيلا

الملوك والدة اغا خان الثالث السلطان محمد علي شاه المتوفى عام ١٩٣٨م. وأنها دفنت مع زوجها علي شاه (۱). وأشارت إلى تنوير المرقد الحيدري، وقالت: أن مخصصاته قليلة جداً وبخاصة في تنوير المرقد (۲). وتطرق المستشرق (دونلدسن) إلى محاولة السلطان المغولي محمد خدابندة بنقل رفات الإمامين علي والحسين عليهما السلام إلى عاصمة مملكة (السلطانية)، وقد شيد لهذا الغرض بناءً فخماً ليكون مدفناً جديداً للإمامين علي والحسين عليهما السلام، ولكن المنية عاجلته، وتحول البناء المذكور مقبرة له (۱). وإذا أكدنا صحة هذه المحاولة، فإنها تشير إلى تحويل مدينة السلطانية) إلى عتبة مقدسة.

وكانت الروضة الحيدرية تضم خزينة نفيسة من المفروشات والمصاحف والأفرشة، وهي مهداة من الملوك والأمراء، فيقول المستشرق نيبور: أن امبراطور المغول في الهند أهدى إلى المرقد الشريف للتبرك احجاراً ثمينة لا تقدر بثمن (٤). ووصف المستشرق (نيبور) عام ١٧٦٥م نفائس المرقد الحيدري بقوله: (كان أمام

<sup>(</sup>١) المس بيل: العراق في رسائل المس بيل، ص٥٢٩.

<sup>(</sup>٢) المس بيل: فصول من تاريخ العراق القريب، ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) نيبور: مشاهدات نيبور في رحلته، ص٨٦

٤٢

المرقد شمعدان فخم للغاية ذو مصابيح متعددة، والكل محاط بالأبنية التي سكن فيها كبار خدام المرقد ويتجاوز عددهم المائة وبينهم عدد كبير من الدراويش الفقراء الذين يجلسون أمام المدخل يدعون للزوار بالخير مقابل عطاء بسيط)(١). وعند تعرض مدينة النجف الأشرف في العهد العثماني لأخطار سياسية، جعلت السلطة الحاكمة تنقل الخزينة الحيدرية إلى مدينة بغداد، وقد حاول الوالى مدحت باشا (١٨٦٩ - ١٨٧٢م) بيع الخزينة، ولكنه لم يكن قادراً على تحقيق مشروعه (٢).

وتطرق المستشرقون والمؤرخون إلى بناء المرقد الحيدري وتطوره العمراني في عهود الخلفاء والقادة وهم:

١-الداعي العلوي زيد بن محمد.

٢- أبو الهيجاء الحمداني.

٣- عضد الدولة البويهي.

وكان لهؤلاء القادة نفوذ سياسي واسع في العصر العباسي (١٣٢ - ٢٥٦هـ) فيقول المستشرق (ماسنيون): أن الداعي الزيدي الديلمي زيد بن علي، حظى بتشييد قبة اجلالاً للإمام على عليه

(١) المصدر نفسه، ص ٨١

<sup>(</sup>٢) لونكريك: اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص٢٦١، ص٣٥٩.

وأشار المستشرق (دونلدسن) إلى جهود السلطان عضد الدولة البويهي في بناء مرقد الإمامين علي والحسين عليهما السلام (۲)، وأحاط أبو الهيجاء المرقد الحيدري بحصن، وشيد على القبر الشريف قبة، وفرش المرقد بفاخر الستور (۳). واخذ الناس يتوافدون على المرقد الحيدري للزيارة والدفن حوله، واطلق بعض المستشرقين لفظ (الحجاج) على الزائرين (٤). ويقول الدكتور فيليب حتى: (أن مواكب الحجاج الذين يتوافدون إلى مشهد علي في النجف الأشرف، وإلى مشهد الحسين وما يمارسون من حالات الأسى والتفجع كل سنة حين تنشر في العاشر من المحرم راية الحزن في أنحاء عالم الشعة) (٥).

<sup>(</sup>١) ماسنيون: خطط الكوفة، ص١٢٣.

<sup>(</sup>٢) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص١٠٥.

<sup>(</sup>٣) لسترنج: بلدان الخلافة الشرقية، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٤) ماليبارد: نواعير الفرات، ص٥٠ - ص٥١.

<sup>(</sup>٥) فيليب حتى وجماعته: تاريخ العرب المطول، ٢٤٣/١.

#### 🚓 ثالثاً - المحور العقائدي للزيارة:

تواترت النصوص المروية عن الأئمة عليهم السلام حول فضيلة الروايات الدالة على زيارة مرقد أمير المؤمنين عليه السلام والمروي بعضها عن الإمام الصادق عليه السلام(١). وأشار المستشرق (لونكريك) إلى زيارة السلطان العثماني سليمان القانوني لمرقد أمير المؤمنين عليه السلام عام ١٥٣٤هـ (٢٠). وإلى جهود الوالى العثماني خاصكي محمد في تذهيب القبة الحيدرية وإضافة منارة جديدة (٣). وأعطى القنصل الفرنسي في البصرة وبغداد (المسيو فونتابية) احصائية لعدد الزائرين للمرقد الحيدري وعددهم مائة ألف نسمة (٤). وكان بعض المسؤولين يؤدون مراسيم الزيارة وفق احترام وتقديس، فأشار المستشرق (لوريمر) إلى زيارة السلطان القاجاري ناصر الدين شاه لمدينة النجف الأشرف في الثالث عشر من رمضان ١٢٨٧هـ بقوله: (لما اقترب من سور النجف بمقدار ميل، نزل من عربته ومشى نحو المرقد

<sup>(</sup>١) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) لونكريك: اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص٣٩.

٤٤ ) (٣) المصدر نفسه، ص١١٥.

<sup>(</sup>٤) الخياط: النجف في المراجع، موسوعة العتبات المقدسة / قسم النجف، ٢٣١/١ -۲۳۲ نقلاً عين: ( V.Pontanier - Voyage dons Linde et LeGoif

<sup>(</sup>Persiaue

الشريف احتراماً لأمير المؤمنين عليه السلام، انعم على العلماء وسائر الطبقات (۱۰). وأعطى المستشرق (سندرسن) بعداً عقائدياً للزيارة بقوله: (تهيأت لي فرصة لزيارة كل من كربلاء والنجف اللتين يحج إليهما الشيعة، وهما في نظرهم لا تقلان قدسية عن مكة) (۱۰). وفي عام ۱۰۷۸هـ زار الوزيران العثمانيان (قره مصطفى باشا وحسين باشا) (۱۰).

#### رابعاً - المحور الآثاري للخزانة الحيدرية:

وقف بعض المستشرقين على الخزانة الحيدرية ومحتوياتها الثمينة، وورد في دائرة المعارف البريطانية مادة (نجف) وصفاً للمرقد الشريف عام ١٩٣٣م، والصندوق الفضي المشبك، والمنارتين المكسوتين بالذهب<sup>(3)</sup>. وعدَّ الرحالة (الواموسيل) سادن الروضة الحيدرية السيد جواد بن السيد رضا الرفيعي أقوى رجل في مدينة النجف الأشرف وما جاورها وذلك عام ١٩١٢م<sup>(٥)</sup>. وكانت مهمته حماية المرقد الشريف والخزانة

<sup>(</sup>١) لوريمر: دليل الخليج / القسم التاريخي، ٢٠٩٤/٤.

<sup>(</sup>٢) سندرسن: عشرة آلاف ليلة وليلة، ص٥٠.

<sup>(</sup>٣) لونكريك: اربعة قرون من تاريخ العراق الحديث، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٤) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٧٩.

<sup>(</sup>٥) الواموسيل: الفرات الأوسط، ص٥٩.

الحيدرية في الوقت الذي كانت الدولة العثمانية في طريق الزوال، والاستعمار البريطاني قد هيمن على أجزاء منها.



# الفصل الثالث الصدّيقة فاطمة الزهراء لليها في الفكر الاستشراقي



كتب بعض المستشرقين كتباً مخصصة للصديّيقة فاطمة الزهراء عليها السلام ومنهم: الأب لامنس في كتابه (فاطمة وبنات محمد) ولويس ماسنيون في كتابه (فاطمة بنت الرسول)، وكتب بعضهم بحوثاً ودراسات في مواضيع مختلفة، ووفق المحاور الآتية:

### أولاً - الجمع بين النبوة والإمامة.

وردت سيرة الصديقة فاطمة الزهراء عليها السلام عند الحديث عن السيرة النبوية الشريفة، يقول المؤرخ السيد أمير علي: أن فاطمة أصغر اخواتها، ولقبت بالزهراء لجمالها، ويدعوها المسلمون بلفظ (سيدتنا)(۱). ويقول الإمام الصادق عليه السلام: (أن فاطمة إذا قامت في محرابها زهر نورها لأهل السماوات كما يزهر الكوكب الدري لأهل الأرض)(۲). ولكن المستشرق (بودلي) قد تجاوز هذه الحقيقة بقوله: (كانت فاطمة عن الجمال لا شخصية قوية لها، وكان ذكاؤها فوق عاطلة عن الجمال لا شخصية قوية لها، وكان ذكاؤها فوق متوسط ذكاء المرأة العربية)(۳). وهذا الرأي يتناقض مع رأي المستشرق (ارفنج) بقوله: (تم زواج فاطمة... من المؤمن الصالح

<sup>(</sup>١) المحب الطبري: دلائلة الإمامة، ص٥٤.

<sup>(</sup>٢) بودلي: الرسول حياة محمد، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) ارفنج: حياة محمد، ص١٣٣.

على بن أبي طالب... على جانب كبير من الجمال)(١)، وقد تزوجها الإمام على عليه السلام، ولم يتزوج غيرها ما دامت على قيد الحياة، وفق منهجية الرسول الكريم (عَلَيْكُ الله في الله في الم يتزوج بامرأة ما دامت السيدة خديجة بنت خويلد (رضي الله عنها) ، على قيد الحياة، وبرغم أنه كان من عادة العرب تعدد الزوجات، فقد ظل زوجاً مخلصاً إلى اللحظة الأخيرة من حياتها<sup>٢٠</sup>). فقـد كانت العلاقة وثيقة، فقد كانت فاطمة لعلى مثلما كانت خديجة لمحمد (٣). فقد كان أبناء السيدة فاطمة الزهراء عليها السلام يسمون (أبناء رسول الله)، ويقول المستشرق (ارندنك): أن عبارة (ابن رسول الله) هي العبارة المفضلة في مخاطبتهم، وقد اعتمد على ذلك على روايات المؤرخين والمحدثين، فروي عن النبي (مَا الله الله عصبة ابيهم إلا ولد فاطمة فاني أنا أبوهم وأنا عصبتهم)(٤).

<sup>(</sup>١) ارفنج: حياة محمد، ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم: فاطمة الزهراء شهاب النبوة الثاقب، ص١٣ - ص١٤.

<sup>(</sup>٣) ارندنك: دائرة المعارف الإسلامية، ٢٧٤/١٣.

<sup>(</sup>٤) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٢٣.

#### المحور العقائدي.

أشارت الأحاديث النبوية الشريفة إلى الخلافة والوصية، بدءاً من الإمام علي عليه السلام، ومن بعده أبنائه الأئمة عليهم السلام، فأشار المستشرق (دونلدسن) إلى غزوة الحديبية واصطحاب النبي (عَلَيْكُ) الحسن والحسين وأمهما فاطمة الزهراء عليهم السلام بقوله: (ولا يمكن أن يخلفه حفيداه إلاّ إذا اعترف بعلي خلفاً له، فإنه ليس من عادة العرب ردّ النسب إلى ابنته فاطمة)(۱)، ويبدو أن المستشرق (دونلدسن) قد ابتعد عن النصوص القرآنية والحديثية، واستمد رأيه من الأعراف الاجتماعية القديمة، والنصوص الواردة في المصادر التاريخية التي تخالف الأحاديث النبوية الموثوقة، وتعد هذه الأحاديث في مقدمة الأحاديث العقائدية.

#### ثالثاً - المحور الجغرافي لتحديد مرقد الزهراء.

اختلفت الروايات في تاريخ وفاة الصديقة فاطمة الزهراء عليها السلام واختلفت في موضع قبرها، واعتمد المستشرق (دونلدسن) على رواية تشير إلى أن النبي عَلَيْقَالُهُ قال للزهراء عليها السلام: (ابشري يا فاطمة فستكونين أول من يلحق بي، وجعل يعالج سكرات الموت، فأخذت تبكي بكاءً شديداً، أراد

<sup>(</sup>١) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٢٣.

الإمام علي وفاطمة الزهراء ليئاثما

على اسكاتها فقال النبي: دعها تبكي أباها، ثم أغمض عينيه وأسلم روحه)(١). وتحدث (دونلدسن) عن الهجوم على دار فاطمة عليها السلام بعد وفاة النبي (ﷺ)(٢)، وألمح المستشرق (بودلي) إلى سبب الهجوم هذا لأن الزهراء عليها السلام (كانت تمثل الخليفة الطبيعي، أو الخليفة الوراثي) (٣)، وكانت مسألة (فدك) قد حاججت الزهراء عليها السلام، السلطة الحاكمة وعلى رأسها أبي بكر في وراثة النبي الكريم (صَّاطُّكُ اللَّهُ) في أرض فـدك بقوله: (ولم يمض على وفاة الرسول زمن طويل حتى جاءت فاطمة ومعها على إلى أبى بكر تسأله ميراثها من أبيها فقال لها: اشهدكما الله، ألم تعلما أو تسمعا أن رسول الله صَّالِيَّكُ قال: نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة)(٤). وأعطى المستشرق (فلهاوزن) جانباً من تاريخ فدك بقوله: أن الخليفة عمر بن عبد العزيز ردّها إلى ما كانت عليه أول امرها، وأعطاها لآل النبي عليه السلام وهم العلويون، وبذلك ألغي عمر بن عبد العزيز ما كان قد جرى عليه أبو بكر وعمر، ومعنى هذا أنه لم يكن

(١) المصدر نفسه، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٣٢.

<sup>(</sup>٣) بودلي: الرسول حياة محمد، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص٣٦.

يتبعهما اتباعات تامة (١). وكان موقع دفن الزهراء عليها السلام موضع اختلاف بين المؤرخين، فحددت مواقع اربعة هي:

١- بيت الزهراء.

٧- بيت عقيل.

٣- مقبرة البقيع.

٤- بين القبر والمنبر.

وإننا نرجح رواية الإمامين الصادق والرضا عليهما السلام بأن الزهراء عليها السلام (دفنت في بيتها)(٢)، ويقول الشيخ الصدوق: (منهم من روى أنها دفنت في بيتها، فلما زادت بنو أمية في المسجد، صارت في المسجد، وهذا هو الصحيح عندى)(٣). وقد خالف المستشرق (دونلدسن) هذا الرأي بقوله: و إنَّ فاطمة دفنت بالبقيع، ودفن عندها ولدها الإمام الحسن ﴿ عُنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّالِيلِي اللَّهِ اللَّا لِللللَّهِ الللَّالِيلَّا اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا

رابعاً - المحور الاجتماعي لورثة الزهراء:

اختص أبناء الصديقة فاطمة الزهراء عليها السلام وورثتهم بلقب (الشريف)، أي من ورثة الإمامين الحسن والحسين عليهما

٥٤ ) (١) فلهوزن: تاريخ الدولة العربية، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الكليني: الكافي: ١١/١ ؛ الحكيم: فاطمة الزهراء، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) الصدوق: من لا يحضره الفقيه، ٣٤١/٢.

<sup>(</sup>٤) دونلدسن: عقيدة الشيعة، ص ٨٢

السلام، وهناك من يقول: أن لقب الشريف يطلق على أبناء السيد محمد بن الحنفية، أو أبناء أي ولد من أبناء الإمام على عليه السلام، سواء كان من أبناء جعفر أو أبناء عقيل أو أبناء العباس(١١). وقد اختلط الأمر على المستشرق (ارنـدنك) بـين أبنـاء الإمام على عليه السلام وابناء اخوته، وابناء العباس بن عبد المطلب. فأطلقت بعض المصادر التاريخية لقب (الشريف) على أبناء هؤلاء، ولكن الحقيقة التاريخية تؤكد أن لقب الشريف في الصدر الأول من التاريخ الإسلامي قد خص بأبناء الإمام على عليه السلام، وفي العصور التالية الحق بجميع الهاشميين، مستندين على آية التطهير. في حين أن الآية الكريمة نزلت في الإمام على وفاطمة والحسن والحسين عليهم السلام، وقد أطلق عليهم (أهل الكساء أو أهل العباء)، ويقول المستشرق (ارندنك): أن لقب (السيد) ولقب الشريف يطلق على العلويين، وقد استند على الكتب الآتية:

١ عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب لابن عنبة الداودي.

٢- تاريخ الإسلام للذهبي.

<sup>(</sup>١) ارندنك: دائرة المعارف الإسلامية، ٢٦٨/١٣.

٣- نهاية الارب للنويري.

٤- العقود اللؤلؤية للخزرجي.

وأضاف المستشرق (ارندنك) إلى حديثه عن لقب (السيد) بقوله: أن لقب السيد بقى يالازم أبناء الحسن والحسين في حضرموت(١). وقال: أن الرسول محمد (مَّأَطْلِكُ عَلَيْ قَد خاطب الإمامين الحسن والحسين عليهما السلام بلفظ (سيدا شباب أهل الجنة) و (سيدا العرب وسيدا المسلمين) وأطلق عليه أفضل الصلاة والسلام على الصديقة فاطمة الزهراء عليها السلام لفظ (سيدة نساء العالمين أو سيدة نساء أهل الجنة)، وأشار المستشرق (ارندنك) إلى حديث الثقلين الذي يرتبط بأهل البيت عليه الذين لا يجوز لهم أخذ الصدقة، وأضاف (ارندنك) لقوله: أن وشمول الطالبيين والعباسيين بلفظة (أهل البيت)، وشمول بعض نساء النبي (مَرَاطِينَ )(٢)، ولا شك أن هذه الشمولية لها أبعاد سياسية قد روّج لها العباسيون عند تسلمهم للسلطة بعد العهد الأموى عام ١٣٢هـ

<sup>(</sup>١) ارندنك: دائرة المعارف الإسلامية، ٢٦٩/١٣ - ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ٢٦٧/١٣.



#### الخاتمة

تحتاج الدراسات الاستشراقية للموروث الإسلامي إلى رؤية علمية محايدة، بعد الوقوف على النصوص المودعة في المصادر الأساسية بما فيها نصوص صحيحة موثوقة، ونصوص ضعيفة موضوعة في محاولة للوصول إلى الحقيقة العلمية، وكنت قد وضعت الدراسات الاستشراقية موضع النقد والتمحيص عند ا دراستي لآرائهم في السيرة النبوية الشريفة، في كتابي (السيرة النبوية في الدراسات الاستشراقية) ويأتي كتابي هذا (الإمام على وفاطمة الزهراء في الفكر الاستشراقي) وفق المنهج الذي سلكته سابقاً، ووضعت فصلاً مخصصاً لدراسة المستشرقين للمرقد الحيدري الشريف لصلته بسيرة الإمام على عليه السلام، ووجدت ي من خلال كتابات المستشرقين جوانب علمية تحليلية، وفي جوارها جوانب بعيدة عن الحقائق العلمية وربما هذا ناتج من عدم توغل بعض المستشرقين في التراث الإسلامي، بما فيه الصحيح والسقيم، ولم نكن نحو المسلمين في غفلة عن تأشير النصوص غير السليمة، لأن المؤلفين القدامي كانت مهمتهم جمع النصوص، دون تحليلها وتدقيقها، فترك الأمر للباحثين المعاصرين سواء مسلمين أو غير مسلمين، لأننا جميعاً ننشد الحقيقة ذات البعد عن الانحياز المذهبي والديني، في الوقت الذي أضع هذا الكتاب أمام

القراء في محاولة لإبراز آرائهم بحرية تامة ولعل هناك هفوات يمكن تصويبها في المستقبل أو إضافة جوانب قد ابعدتني الذاكرة عنها، وأن غرضي الوحيد أن يصل الموضوع إلى درجة متقدمة من الكمال، وأملي وطيد بالمثقف الواعي ليضع النقاط على الحروف خدمة للعلم والفكر ومن الله تعالى التوفيق.



#### المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

- أحمد أمين (ت١٣٧٣هـ)
- ١- ظهر الإسلام، دار الكتاب العربي / بيروت، الطبعة الخامسة،
  - ۱۳۸۸هـ/۱۹۲۹م.
  - ارفنج، واشنتجنون
- ٧- حياة محمد، ترجمة الدكتور علي حسني الخربوطلي، دار
  - المعارف / القاهرة ١٩٦٠م.
    - ارندنك
  - ٣- دائرة المعارف الإسلامية، المطبعة العربية، الجزء الثالث عشر.
    - اوليري، دي لاسي
- ٤- الفكر العربي ومركزه في التاريخ، ترجمة: إسماعيل البيطار،
  - دار الكتاب اللبناني / بيروت.
    - البنداق: محمد صالح
  - ٥- المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، بيروت ١٩٨٠م.
    - بودلي، رونالد فكتور
- ٦- الرسول حياة محمد، ترجمة: عبد الحميد السحار ومحمد
  - محمد فرج، القاهرة ١٩٦٤م.
    - تايلر

۷-رحلة تايلر إلى العراق (۱۷۸۹ – ۱۷۹۰م) ترجمة: بطرس حداد، مجلة المورد، العدد الحادي عشر، بغداد ۱۹۸۲م.

● جورج جرداق

 $\Lambda$  الإمام على صوت العدالة الإنسانية، مطبعة الجهاد / بيروت.

• ابن حجر: أحمد بن حجر الهيتمي المكي (ت٩٧٤هـ)

٩-الصواعق المحرقة في الرد على أهل البدع والزندقة، دار
الطباعة المحمدية / القاهرة ١٣٧٥هـ

• الحسكاني: الحاكم عبيد الله بن عبد الله النيسابوري

١٠ شواهد التنزيل لقواعد التفضيل، تحقيق: الشيخ محمد باقر المحمودي، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات / بيروت الطبعة الأولى
١٣٩٣هـ/١٩٧٤م.

• الحكيم: حسن عيسى (الدكتور)

11- الدراسات الاستشراقية رؤية وايضاح في المنهج، العارف للمطبو عات / بيروت، الطبعة الأولى ٢٠١٢م.

17 – فاطمة الزهراء شهاب النبوة الثاقب، مطبعة الشريعة / قم ١٤٣٠هـ

١٣ فروسية الإمام علي في كتابات المستشرقين، جريدة الزمان،
العدد (٢٣٠٣) بتاريخ ٢٠٠٦/١/١٨.

• حنا فاخوري

(11)

١٤- تاريخ الأدب العربي، المطبعة البوليسية، بيروت، الطبعة

الثالثة ١٩٦٠م.

• الخياط: جعفر

١٥- النجف في المراجع، موسوعة العتبات المقدسة / قسم

النجف.

• دونلدسن، دوایت، م

١٦ - عقيدة الشيعة، ترجمة ع. م. مطبعة السعادة / مصر

١٣٦٥هـ/١٩٤٦م.

دي بور، ت. ج

١٧ - تاريخ الفلسفة في الإسلام، ترجمة: محمد عبد الهادي أبو

ريدة، لجنة التأليف والترجمة والنشر / القاهرة ١٩٤٨م.

اله و ستشيجيفكا، بوجينا غيانه

١٨ - تاريخ الدولة الإسلامية وتشريعها، المطبعة التجارية /

بيروت، الطبعة الأولى ١٩٦٨م.

• سروليس بدج

١٩- رحلات إلى العراق، ترجمة: فؤاد جميل، مطابع دار الزمان

٦٢) ومطبعة شفيق / بغداد ١٩٦٦، ١٩٦٨م.

• سندرسن باشا

٢٠ عشرة آلاف ليلة وليلة (المذكرات) ترجمة: سليم طه
التكريتي، مكتبة اليقظة العربية / بغداد، الطبعة الثانية ١٩٨٢م.

• سهيل قاشا

٢١- كتاب الاستشراق، المستشرقون الانكليز، العدد الثاني ١٩٨٧م.

## الفهرس

| ٣  | مقدمة المركز                                            |
|----|---------------------------------------------------------|
| ۸  | المقدمة                                                 |
| ۱۲ | الفصل الأول: الإمام على عليه السلام في الفكر الاستشراقي |
| ١٤ | أولاً - المحور العقائدي والإيماني                       |
| ۱۸ | ثانياً - المحور العلمي والفكري                          |
| ۲۱ | ثالثاً - المحور السياسي والعسكري                        |
| ۲٧ | رابعاً - المحور الإداري والاقتصادي                      |
| ٣. | خامساً - المحور الاجتماعي                               |
| ٣٢ | الفصل الثاني:المرقد الحيدري الشريف في الفكر الاستشراقي  |
| 33 | أولاً - المحور الجغرافي لتحديد المرقد الحيدري           |
| ٣٧ | ثانياً - المحور الوصفي لعمارة المرقد الحيدري:           |
| ٤٤ | ثالثاً - المحور العقائدي للزيارة:                       |
| ٤٥ | رابعاً - المحور الآثاري للخزانة الحيدرية:               |
|    | الفصل الثالث: الصديقة فاطمة الزهراء المنكافي الفكر      |
| ٤٨ | الاستشراقي                                              |
| ٥٠ | أولاً - الجمع بين النبوة والإمامة                       |
| ٥٢ | ثانياً - المحور العقائدي.                               |
| ٥٢ | ثالثاً - المحور الجغرافي لتحديد مرقد الزهراء            |

| ٥٤ | رابعاً -المحور الاجتماعي لورثة الزهراء: |
|----|-----------------------------------------|
| ٥٨ | الخاتمة                                 |
| ٦٠ | المصادر والمراجع                        |
| ٦٤ | الفف س                                  |

