

からしている しいらいかり

## البحث الدلالي في

التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت ٤٦٠هـ)

أطروحة تقدمت بها ابتهال كاصد ياسر الزيدي ابتهال كاصد ياسر الزيدي إلى مجلس كلية التربية للبنات جامعة بغداد وهي جزء من متطلبات نيل شهادة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها

بإشراف الأستاذ المساعد الدكتور علي جميل السامرائي

كانون الثاني ٤ • • ٢ م

ذو القعدة ١٤٢٤ هـ

# الإهلاء

إلجن

مَزغمراني بينبوع حنانهما وصدق دعواتهما والدي الحبيبين والدي الحبيبين سندي وسكرروحي ورفيق دربي زوجي أبياحي نور عيني ورمز وجودي ولدي أحمد و تقم

أهديثرة جهدي

لابد قبل كل شيء أن أفتتح عملي هذا بأصدق تعابير الشكر والامتنان لكلّ من غمرني وجاد علّي بعلمه فأحاطني بطوق العرفان بالجميل وها أنا ذا أحمل نفحات شكري بين كفّي وأنحني إجلالاً واحتراماً إلى كلّ من:

الدكتور علي جميل السامرائي الذي نلت بتواصلي معه المذة وإثرافا فوزا كبيرا ، لكبير فضله وعظيم منزلته في دوحة الخلق الرفيع والمتابعة العلمية الجادة والمخلصة في تصحيح هفواتي وتقويم خطوات عملي ، فله من الله جزيل الأجر والثواب ومني أخلص الود والوفاء .

وإلى شيخي ووالدي الدكتور كاصد ياسر الزيدي الذي سقاني العلم ورباني على الفضيلة ورفدني بالعون في بحثي هذا ، فأسأل الله أن يمده بالصحة والعمر المديد وأن يحفظه ذخرا لنا .

وإلى الأستاذ الفاضل الدكتور كريم حسين ناصح الذي غمرني بفضله وعلمه وتوجيهه ، فجزاه الله خير مايجزي به عباده الصالحين .

وإلى الدكتور عبد الرحمن مطلك الجبوري والدكتور صادق حسين كنيج اللذين أفاداني بملاحظهما وارشاداتهما القيمة ، وأعاناني ببعض المصادر ، سائلة المولى لهما التوفيق وجزيل الثواب .

والى أعضاء لجنة المناقشة الأفاضل الذين سيتفضلون بقراءة البحث ورفده بملاحظهم وآرائهم السديدة التي تجعله إن شاء الله في أحسن تقويم .

وإلى كلُّ من مد لي يد العون وأهداني من ثمار معرفته وصدق دعواته.

إلى كلّ هؤلاء أولي الفضل والكرم دعواتي . وهي قصارى ما أمتلك . بأن يمنحهم العلي القدير أمنا وسرورا ويظلهم بظلال الرحمة والحبور ويرزقهم حسن العاقبة ويجعل ما قدموه نورا يسري بين أيديهم يوم الحساب .

# المحتويات

| رقم الصفحة | الموضوع                               |
|------------|---------------------------------------|
| أ.ج        | المقدمة                               |
| ۱. ۸۲      | التمهيد : الطوسي ومفهوم الدلالة :     |
| 7.1        |                                       |
|            | ١. حياة الطوسي وآثاره                 |
| ۲۸.۷       | ٢. مفهوم الدلالة :                    |
| ١٣.٧       | أ . مفهوم الدلالة لدى علماء العربية   |
| 17.1 £     | ب . مفهوم الدلالة لدى المحدثين        |
| ٧١. ٨٢     | ج. مفهوم الدلالة لدى الطوسي           |
| ۲٠.۱٧      | ١. تداخل المصطلح                      |
| 70.7.      | ٢. اعتباطية الدليل اللساني            |
| 77.77      | ٣. عناصر المثلث الدلالي               |
| ۲۸.۲۷      | ٤. منهج الطوسي في استتباط الدلالة     |
| 711.79     | الباب الأول: الدلالة الإفرادية        |
| ١٠٣ ـ ٣٠   | الفصل الأول: الدلالة الصوتية والصرفية |
| ٣.         | توطئة                                 |
| 78.81      | المبحث الأول: الدلالة الصوتية         |
| ٥٧ . ٣٤    | أولاً: الدلالة الصوتية المطّردة       |
| ٤٩.٣٤      | (١) التغير الفونيمي التركيبي          |
| ٤١.٣٦      | أ . الاستبدال الفونيمي في الصوامت     |
| ۲۸.۳٦      | الاستبدال في عين الكلمة               |
| ٤١.٣٨      | الاستبدال في لام الكلمة               |
| ٤٩.٤١      | ب. الاستبدال الفونيمي في الصوائت      |
| ٤٣ . ٤٢    | الاستبدال بين الضمة والكسرة           |

| الاستبدال بين الصمة والفتحة       \$3. V\$         الاستبدال بين الكسرة والفتحة       Y\$. P\$         (٢) التغير الفونيمي فوق التركيبي       P\$. VO         مظاهر التتغير عند الطوسي       Yo. VO         مظاهر التتغير عند الطوسي       Yo. PO         مظاهر التتغير عند الطوسي       Yo. PO         مثانها : الدلالة الصوتية غير المطردة       Po. 27         المبحث الثاني : الدلالة الصرفية       OT. TO         المبحث الثاني : الدلالة الصرفية       Yor. 3P         أولا : دلالات الأسماء       Yr. 3P         (1) المشتقات       Yr. 3P         أ. اسم الفاعل       Yr. 3P         (2) المصادر       3v. Xy         (3) المصادر       3v. Xy         (4) المصادر       3v. Xy         المسمدر عن المشتق عن المصدر عن المشتق       Yo. XA         (a. نيابة المشتق عن المصدر       Yo. XA         (b. المشعور والمعدود       Yo. XA         (c) المقصور والمعدود       Yo. Yo.         (r) أنكي وأفي وأفي       3p. PA         (r) فعل وفي قل       Yo. Yo.         (r) فعل وفي قل       Yo. Sp. Ao         (r) فعل ورشعا       Yo. Sp. Ao <th></th> <th></th>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                        |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|----------|
| (۲) التغير الغونيمي فوق التركيبي         (۶) د ١٠٥           التغيم         (۶) د ١٠٥           مظاهر التتغيم عند الطوسي         ۲۰.۷0           مظاهر التتغيم عند الطوسي         ۷۰.90           الله المسوتية غير المطردة         (٩) و٥.3 المسعد الثاني : الدلالة الصرفية           المبحث الثاني : الدلالة الصرفية         (١٠ ١٠. ١٩           أولا : دلالات الأسماء         ٧٢. ١٤           (١) المشتقات         ٧٢. ١٧           ١٠. اسم الفاعل         ٧٢. ١٨           (٢) المصادر         ١٠. ١٨           (٣) تناوب الصيغ         ٨٠. ٨           ١٠. نيابة فعول عن مفعول         ١٩٠. ١٨           ٢٠. نيابة مفعول عن فاعل         ١٨. ٨           ٢٠. نيابة المصدر عن المشتق         ١٨. ١٨           ٢٠. نيابة المصدر عن المشتق         ١٨. ١٨           ١٥. المقصور والممدود         ١٨. ١٨           (٥) المقصور والممدود         ١٨. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩. ١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الاستبدال بين الضمة والفتحة            | ٤٧.٤٤    |
| التنغيم عند الطوسي ٢٥. ٢٥  مظاهر التنغيم عند الطوسي ٢٥. ٢٥  ثانيا : الدلالة الصوتية غير المطردة ٢٥. ٢٥  المبحث الثاني : الدلالة الصرفية ١٠٣٠  أولا : دلالات الأسماء ٢٠٠ ٢٠  (١) المشتقات ٢٠٠ ٢٠  ١٠ اسم الفاعل ٢٠ ٢٠ ٢٠  (٢) المشافعا ٢٠ ٢٠ ٢٠  (٢) المصادر ٢٠ ٢٠ ٢٠  (٢) المصادر ٢٠ ٢٠ ٢٠  (٢) المصادر ٢٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الاستبدال بين الكسرة والفتحة           | £9. £V   |
| مظاهر التتغيم عند الطوسي         70. ٧٥           مظاهر التتغيم عند الطوسي         ٧٥. ٩٥           ثانیا : الدلالة الصوتية غير المطردة         ٩٥. ३٦           المبحث الثاني : الدلالة الصرفية         ١٠ ١٠ ١٠           أولا : دلالات الأسماء         ١٢ ١٠ ١٠           (١) المشتقات         ١٠ ١٠ ١٠           ١. اسم الفاعل         ١٠ ١٠ ١٠           إلى المشتقات         ١٠ ١٠ ١٠           ١٠ المس الفاعل         ١٠ ١٠ ١٠           ١٠ المسالغة         ١٠ ١٠ ١٠ ١٠           ١٠ المسالغة         ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | (٢) التغير الفونيمي فوق التركيبي       | ٥٧.٤٩    |
| النيا : الدلالة الصوتية غير المطردة (١٠٥ - ١٠٠ النيا : الاثار الفتي لتلاؤم جرس الأصوات (١٠٠ - ١٠٠ المبحث الثاني : الدلالة الصرفية (١٠ المبحث الثاني : الدلالة الصرفية (١٠ المشتقات (١٠ المشتقات (١٠ المشتقات (١٠ المشتقات (١٠ المشتقات (٢٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠ ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | التنغيم                                | 07. 89   |
| الله : الأثر الفني لتلاؤم جرس الأصوات 90.37 المبحث الثاني : الدلالة الصرفية 97.70 أولا : دلالات الأسماء 77.39 أولا : دلالات الأسماء 77.30 أ. اسم الفاعل 77.30 أ. اسم الفاعل 77 المصادر 79 المصادر 79 المصادر 79 المصادر 79 المصادر 79 للبة فاعل عن مفعول 70 المبيابة فاعل عن مفعول 70 مم 70.00 أ. نيابة فاعل عن مفعول 70 مم 70.00 مم 7 | مظاهر التنغيم عند الطوسي               | ٧٥.٥٢    |
| المبحث الثاني : الدلالة الصرفية         ١٠٣. ٦٥           أولا : دلالات الأسماء         ١٦. ١           أ. اسم الفاعل         ١٠ ١           أ. اسم الفاعل         ١٨. ١           إلى المصادر         ١٠ ١           إلى المستون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ثانيا: الدلالة الصوتية غير المطردة     | 09.07    |
| أولا : دلالات الأسماء         ٧٢ . ३٧           (1) المشتقات         ٧٦ . ३٧           أ . اسم الفاعل         ٧٦ . ٨٦           (٣) المصادر         ٤٧٨ . ٧٨           (٣) تناوب الصيغ         ٨٧ . ٨٨           أ . نيابة فاعل عن مفعول         ٩٨ . ٨٨           ب . نيابة مفعول عن فاعل         ٨٨ . ٨٨           ج . نيابة المصدر عن المشتق         ٨٨ . ٨٨           ه . نيابة المشتق عن المصدر         ٣٨ . ٨٨           (2) الجموع         ٨٨ . ٨٨           (3) الجموع         ٨٨ . ٨٨           (4) المقصور والممدود         ٩٨ . ٩٨           (1) فكي وأفيل         ١٩ . ٩٩           (1) فكي وأفيل         ١٩ . ٩٩           (2) فعل وافتعل         ١٩ . ٩٩           (3) فعل وافتعل         ١٩ . ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ثالثاً: الأثر الفني لتلاؤم جرس الأصوات | 78.09    |
| (۱) المشتقات       ٧٢. ٤٧         أ. اسم الفاعل       ٧٢. ١٨         ب. صيغ المبالغة       ٨٢. ٤٧         (٣) نتاوب الصبغ       ٨٧. ٥٨         أ. نيابة فاعل عن مفعول       ٩٧. ٨٨         ب. نيابة مفعول عن فاعل       ٨٠         ج. نيابة ألمصدر عن المشتق       ١٨. ٨٨         د. نيابة المشتق عن المصدر       ٣٨. ٥٨         (٤) الجموع       ٥٨. ٧٨         (٥) المقصور والممدود       ٩٨. ٩٨         (١) فَـلَى وَفَعْل       ١٩. ٩٩         (٢) فعل وفَعْل       ١٩٠ ٩٠         (٣) فعل وفَعْل       ١٩٠ ٩٠         (٢) فعل وافتعل       ٩٨. ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | المبحث الثاني: الدلالة الصرفية         | 1.7.70   |
| أ. Ima Ilial al       \text{7}         ψ صيغ المبالغة       \text{7}  X \text{ Y                                                                                     | أولا: دلالات الأسماء                   | 98.77    |
| ب. صيغ المبالغة       ۲. ٦٨         (۲) المصادر       ٧٨ . ٧٨         (٣) تناوب الصيغ       ٨٨ . ٨٨         أ. نيابة فاعل عن مفعول       ٩٨ . ٧٩         ب. نيابة مفعول عن فاعل       ٠٨         ج. نيابة مفعول عن فاعل       ٠٨ . ٨٨         ٨ . ١٨ . ٨٨       ١٨ . ٨٨         ٨ . نيابة المشتق عن المصدر       ٣٨ . ٨٨         (٤) الجموع       ٥٨ . ٧٨         (٥) المقصور والممدود       ٩٨ . ٩٤         انبأ : دلالات الأفعال       ١٩ . ٩٩         (١) فَعَى وَفَعَل       ١٩ . ٩٩         (٣) فعل وفَعَل       ١٩ . ٩٩         (٣) فعل وفَعَل       ١٩ . ٩٩         (٣) فعل وفَعَل       ١٩ . ٩٩         (١) فعل وفَعَل       ١٩ . ٩٩         (١) فعل وافتعل       ١٩ . ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | (۱) المشتقات                           | ٧٢. ٤٧   |
| (۲) المصادر         (۳) نتاوب الصيغ       ۸۸ . ۸۸         أ. نيابة فاعل عن مفعول       ٩٨ . ٨٠         ب. نيابة مفعول عن فاعل       ۸۸ . ۸۸         ج. نيابة فعيل       ۸۸ . ۸۸         د. نيابة المصدر عن المشتق       ۱۸ . ۸۸         ه. نيابة المشتق عن المصدر       ۳۸ . ۸۸         (3) الجموع       ۸۷ . ۸۸         (7) المذكر والمؤنث       ۹۸ . ۹۶         (1) فكي وأفي       ١٩٠ . ٩٠         (٢) نكي وفكل       ١٩٠ . ٩٠         (٣) فعل وفكل       ١٩٠ . ٩٠         (٣) فعل وافتعل       ١٩٠ . ٩٠         (١) فعل وافتعل       ١٩٠ . ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أ . اسم الفاعل                         | ٦٧       |
| (٣) تناوب الصيغ         أ. نيابة فاعل عن مفعول         ب. نيابة مفعول عن فاعل         ج. نيابة مفعول عن فاعل         د. نيابة فعيل         د. نيابة المصدر عن المشتق         هد. نيابة المشتق عن المصدر         (ع) الجموع         (م) المقصور والممدود         (ع) المقصور والممدود         (ع) المقصور والممدود         (ع) المؤنث         (ام) فعل وأفغى         (ام) فعل وفعًل         (ام) فعل وفعًل         (ام) فعل وفعًل         (ام) فعل وفقعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ب. صيغ المبالغة                        | ٧٤.٦٨    |
| ١٠٠٠ الله       ١٠٠٠ الله         ١٠٠٠ الله       ١٠٠٠ ١٨٠         ١١٠ الله       ١١٠ ١٨٠ ١٨٠         ١١١ الله       ١١٠ ١٨٠ ١٨٠         ١١١ الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (٢) المصادر                            | ٧٨.٧٤    |
| ب. نيابة مفعول عن فاعل         ج. نيابة فعيل         د. نيابة المصدر عن المشتق         ه. نيابة المشتق عن المصدر         (ع) المقصور والممدود         (٥) المقصور والممدود         (٦) المذكر والمؤنث         غانياً : دلالات الأفعال         غانياً : دلالات الأفعال         (١) فَلَى وَفَعَل         (٢) فعل وفعًل         (٢) فعل وفعًل         (٢) فعل وفعًل         (٢) فعل وافتعل         (٤) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (٣) تناوب الصيغ                        | ۸۰.۷۸    |
| ج. نیابة فعیل         د. نیابة المصدر عن المشتق         ه. نیابة المصدر عن المشتق عن المصدر         (ع) الجموع         (٥) المقصور والممدود         (٦) المذكر والمؤنث         (١) المذكر والمؤنث         (١) فعلى وأففى         (١) فعلى وف عًل         (٢) فعل وف عًل         (١) فعل وف عًل         (١) فعل وف عًل         (١) فعل وف عًل         (١) فعل وف عًل         (٢) فعل وف عًل         (ع) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | أ. نيابة فاعل عن مفعول                 | ٨٠.٧٩    |
| د. نیابة المصدر عن المشتق         ه. نیابة المشتق عن المصدر         (ع) الجموع         (٥) المقصور والممدود         (٦) المذكر والمؤنث         انیاً : دلالات الأفعال         (١) فعل وفعًل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ب. نيابة مفعول عن فاعل                 | ٨٠       |
| ه. نيابة المشتق عن المصدر         ه. نيابة المشتق عن المصدر         (٤) الجموع         (٥) المقصور والممدود         (٦) المذكر والمؤنث         ثانياً : دلالات الأفعال         غ٩٠. ٨٩         (١) فعَلَى وَفَعَل         (٢) غَعَى وَفَعَل         (٣) فعل وفَعَل         (١) فعل وافتعل         (١) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ج . نيابة فعيل                         | ۸۱.۸۰    |
| (٤) الجموع       (٥) الجموع         (٥) المقصور والممدود       (٨٠ . ٩٨         (٦) المذكر والمؤنث       (٩٨ . ٩٤         ثانياً : دلالات الأفعال       ٤٩ . ٩٩         (١) فَعَى وَفَعَى        (٢) غَيْ وَفَعَى          (٣) فعل وفَعَل       (٣) فعل وفَعَل         (١) فعل وفَعَل       (٣) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | د . نيابة المصدر عن المشتق             | ۸۳.۸۱    |
| (٥) المقصور والممدود         (٥) المقصور والممدود         (٦) المذكر والمؤنث         ثانياً : دلالات الأفعال         (١) فعلى وأفغل         (١) فعلى وفعًل         (٣) فعل وفعًل         (٣) فعل وفقعل         (٤) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ه. نيابة المشتق عن المصدر              | ۸٥.۸۳    |
| (٦) المذكر والمؤنث       9٤ . ٨٩         ثانياً : دلالات الأفعال       9٤ . ٩٤         (١) فَعْلَى وَأَفَعْلى       9٩ . ٩٩         (٢) غَغْلَى وَفَعَّل       ٩٧ . ٩٦         (٣) فعل وفعًل       ٩٨ . ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (٤) الجموع                             | ۸٧ . ۸٥  |
| أنياً : دلالات الأفعال         97.92         (1) فَعْلَى وأَفَعْلى         (2) غَلَى وفَعَل         (3) فعل وفعًل         (4) فعل وفعًل         (5) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (٥) المقصور والممدود                   | ۸۹.۸۷    |
| 97.95         (۱) فَعَلَ وَأَفَلَى         97.97         (۲) غَلَى وَفَعَل         (۳) فعل وفَعَل         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97         90.97 <td>(٦) المذكر والمؤنث</td> <td>9 £ . ٨9</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | (٦) المذكر والمؤنث                     | 9 £ . ٨9 |
| ٩٧. ٩٦       ٩٧. ٩٦         ٩٧) فعل وف عَل (٣)       ٩٧         (٨) فعل وف عَل (٤)       ٩٨. ٩٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | انياً : دلالات الأفعال                 | ٩٨.٩٤    |
| (٣) فعل وف عَّل (٣) فعل وف عَّل (٤) فعل وافتعل (٤)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | (١) فَ لَحَى وأَفَلَى                  | 97.98    |
| (٤) فعل وافتعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (٢) ؛ َ لَمَى وَفَ عَلَ                | 97.97    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (٣) فعل وفَ عَل                        | 9 ٧      |
| (٥) فاعل وتفاعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (٤) فعل وافتعل                         | ٩٨.٩٧    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (٥) فاعل وتفاعل                        | 9.1      |

| ۱۰۳.۹۸    | ثالثاً : دلالة الحروف الزائدة (المورفيمات)  |  |
|-----------|---------------------------------------------|--|
| 108.1.8   | الفصل الثاني: العلاقات الدلالية بين الألفاظ |  |
| ١٠٤       | توطئة                                       |  |
| 171.1.0   | المبحث الأول: الترادف والفروق الدلالية      |  |
| 151.177   | المبحث الثاني: الاشتراك اللفظي والتضاد      |  |
| 171.177   | (۱) الاشتراك اللفظي                         |  |
| 181.187   | (۲) التضاد                                  |  |
| 108.187   | المبحث الثالث: التقابل الدلالي              |  |
| 157.157   | (۱) التقابل بالضد                           |  |
| 184.184   | (۲) التقابل بالنقيض                         |  |
| 107.181   | (٣) التقابل بالخلاف                         |  |
| 711.100   | الفصل الثالث: التغير الدلالي                |  |
| 17100     | توطئة                                       |  |
| ۱۸۷ . ۱٦١ | المبحث الأول: تخصيص الدلالة                 |  |
| ۱۷۷ . ۱٦٢ | أُولاً : الألفاظ العرفية                    |  |
| 179.170   | (١) الألفاظ العرفية العامة                  |  |
| 177.179   | (٢) الألفاظ العرفية الخاصة                  |  |
| 144.144   | انياً: الألفاظ الإسلامية                    |  |
| ۱۸۲ ـ ۱۸۰ | (١) الألفاظ الإسلامية العامة                |  |
| 144 - 144 | (٢) الألفاظ الإسلامية الخاصة                |  |
| 198.111   | المبحث الثاني: تعميم الدلالة                |  |
| 711.190   | المبحث الثالث: تغير المجال الدلالي          |  |
| 7.7.7.1   | (۱) الانتقال من مجال حسي إلى مجال حسي آخر   |  |
| ۲۰۸.۲۰۳   | (٢) الانتقال من مجال حسي إلى مجال معنوي     |  |
| ۲۱۱.۲۰۸   | (٣) الانتقال من مجال معنوي إلى مجال حسي     |  |
| ٣٣٤ . ٢١٢ | الباب الثاني: الدلالة التركيبية             |  |
| 717.717   | -<br>توطئة                                  |  |

| 710.715       | الفصل الأول: الدلالة النحوية             |
|---------------|------------------------------------------|
| 712           | توطئة                                    |
| 757.710       | المبحث الأول: دلالة معاني الكلام         |
| 777.710       | أولاً: الخبر                             |
| 717.717       | أغراض الخبر                              |
| 7771          | دلالة الخبر                              |
| 777.771       | المعاني الداخلة على الخبر                |
| 7 £ 7 . 7 7 7 | ثانياً : الإنشاء                         |
| 777.77        | (١) الإنشاء الطلبي                       |
| 7777          | أ. دلالة الأمر                           |
| 744.741       | ب. دلالة النهي                           |
| 747.744       | ج. دلالة الاستفهام                       |
| ۲۳۹ . ۲۳۸     | د . دلالة النداء                         |
| 754.749       | (٢) الإنشاء غير الطلبي                   |
| 770.788       | المبحث الثاني: دلالة الجملة              |
| 7 5 7 . 7 5 7 | (١) دلالة الجملة الاسمية                 |
| ۲٥٠. ٢٤٨      | (٢) دلالة الجملة الفعلية                 |
| 708.701       | (٣) دلالة الجملة الشرطية                 |
| 007.007       | عوارض بناء الجملة                        |
| 709.700       | ١. التقديم والتأخير                      |
| 777.709       | ٢. الحذف                                 |
| 770.77        | ٣ . الفصل والوصل                         |
| 775.777       | المبحث الثالث: دلالة الإعراب             |
| YV+ . Y79     | (١) ما يحتمله اللفظ من أوجه الرفع        |
| 771.77.       | (٢) ما يحتله اللفظ من أوجه النصب         |
| ۲۷۳. ۲۷۱      | (٣) ما يحتمله اللفظ من أوجه الرفع ولنصب  |
| 777           | (٤) ما يحتمله اللفظ من أوجه الرفع والجزم |

| (٥) ما يحتمله<br>(٦) ما يحتمله                         |
|--------------------------------------------------------|
| · · · · · ·                                            |
| (۷) ما يحتمله                                          |
| المبحث الرابع                                          |
|                                                        |
| <ol> <li>٢. حروف الجز</li> <li>٢. حروف الجز</li> </ol> |
|                                                        |
| ٣. حروف الشر                                           |
| ٤. حروف العص                                           |
| ٥. قد                                                  |
| ٦. اللامات النا                                        |
| الفصل الثاني                                           |
| توطئة                                                  |
| المبحث الأول                                           |
| (١) السياق الله                                        |
| (٢) السياق الـ                                         |
| (٣) السياق ال                                          |
| المبحث الثانم                                          |
| (۱) التتاسب ا                                          |
| أ . تتاسب الآيا                                        |
| ب. تتاسب الأ                                           |
| (٢) العموم والـ                                        |
| أ. ألفاظ العمو.                                        |
| ب. ألفاظ الخم                                          |
| ج . أغراض ال                                           |
| د . خصوص ا                                             |
| (٣) أساليب أخ                                          |
| أ . السياق ودلا                                        |
|                                                        |

| ب. السياق ودلالة المشترك اللفظي | ۳۳٤ - ۳۳۱ |
|---------------------------------|-----------|
| الخاتمة                         | TT9 . TT0 |
| المصادر والمراجع                | ۳۷0 . ٣٤٠ |
| مختصر باللغة الإنكليزية         |           |

### المقدمت

الحمدُ شه ربّ العالمين حمداً كثيراً لاينقطع أبداً ولاتحصي له الخلائق عدداً وأفضل الصلاة والسلام على حبيبه المختار، وآل بيته الكرام الأطهار، وصحبه المنتجبين الأبرار. وبعد،

لايزال مداد أهل العلم وطالبيه يخط أنوار القرآن العظيم الذي لاتتقضي عجائبه ولايخبو سناه ، ولأيحاط بسر إعجازه ، ولاتزال لغتة مدار درس الدارسين ومحط رحال الباحثين ، فهي إحدى جوانب إعجازه ، بل من أهمها وأبرزها ، ولايزال ميدان البحث فيها واسعا لا تدرك نهاياته ، ومجال النظر والتأمل فيها بعيد المدى ، يسلب الأفئدة ، ويأخذ بمجامع الألباب .

ويعد البحث الدلالي من أهم وسائل الكشف عن أسرار لغة هذا السفر الجليل ومواطن إعجازه ، ولذا سعى المفسرون للوصول إلى ذلك ، فقدموا تفاسيرهم القيمة التي كانت لهم ذكراً خالداً ، وهي لنا أعلام هداية وأنوار مضيئة تنير ما استخفى من كلام الله عز وجل .

وقد وجدت أنّ الكشف عن جوانب هذا البحث الدلالي موضوع جدير بالدراسة، واخترت لذلك واحداً من أهّم التفاسير في العربية هو: التبيان في تفسير القرآن لأبي جعفر محمد بن الحسن الطوسى، وقد اجتمعت لهذا الإختيار أسباب عدّة،

أولها: أني لم أشأ الخروج عن دائرة الدراسات القرآنية التي كانت محط دراستي في الماجستير إذ تتاولت الأصوات اللغوية في كتب معاني القرآن.

وثانيها: أنّ العمل في البحث الدلالي يهيء لي الإلمام بعلوم العربية كافة ، إذ يتطرق إلى أصواتها وصرفها ونحوها ومعجمها وسياقاتها ، ثم أنه وسيلة للموازنة بين جهود القدماء والمحدثين في علم الدلالة، والوقوف على أصالة جهد علماء العربية الأوائل .

وثالثها: أنّ هذا التفسير هو الأقرب إلى نفسي، فقد عشت معه وبين جنباته منذ صغري، إذ كان موضوع دراسة والدي للدكتوراه، فقد تناول منهجه في التفسير والجوانب النحوية والبلاغية فيه

ورابعها: أنّ الدراستين اللتين تناولتا هذا التفسير . وهما دراسة الدكتور كاصد ياسر الزيدي ودراسة الدكتور عبد علي حسين في جامعة الكوفة . لم تعرّضا إلى الجانب الدلالي في التفسير إلاّ بشيء مقتضب ، ووجدت فيه مادة دلالية غزيرة ومنّوعة جديرة بالدراسة ، فعقدت العزم بعد التوكّل على الله ، وبعد موافقة أساتذتي الأفاضل على العمل في هذا البحث .

وقد اقتضت منهجية البحث أن تكون هذه الدراسة في تمهيد وبابين بخمسة فصول ، وجاء التمهيد على محورين أساسيين، أحدهما: نبذة عن حياة الطوسي وآثاره والقيمة العلمية لتفسيره ، والآخر : حول ههوم الدلالة بدءاً بعلماء العربية القدماء ثم المحدثين ، ووصولاً إلى أبعاد هذا المفهوم لدى الطوسي في ضوء علم اللغة الحديث .

واختص الباب الأول بدلالة اللفظ المفرد ، وكان في ثلاثة فصول ، نتاول الأول الدلالتين الصوتية والصرفية في مبحثين ، عرض الأول الجهود الدلالية للطوسي في الجانب الصوتي للقرآن الكريم ، على حين عرض المبحث الثاني جهوده الدلالية في الجانب الصرفي ، وما يتعلق بدلالات الأسماء والأفعال والحروف وتناوب الصيغ .

واختص الفصل الثاني بالعلاقات الدلالية بين الألفاظ المفردة ،وشمل ثلاثة مباحث: الترادف ، والإشتراك والتضاد ، والتقابل الدلالي .

وتناول الفصل الثالث التغير الدلالي في الألفاظ ، وضم ثلاثة مباحث أيضاً ، أولها: تخصيص الدلالة ، والثاني : تعميم الدلالة ، والثالث : تغير المجال الدلالي .

أم الباب الثاني فقد كان حول الدلالة التركيبية التي جاءت على فصلين ، أحدهما الدلالة النحوية وهو في أربعة مباحث ، ضمّت : دلالة معاني الكلام ، ودلالة الجملة العربية بأنواعها وعوارضها ، ودلالة الإعراب وأثره في المعنى ، ثم دلالة الحروف بأنواعها .

وكان الفصل الثاني من باب الدلالة التركيبية عن السياق ودلالاته ، وجعلته في مبحثين : الأول عن معنى السياق وأنواعه، وجهود الطوسي في الإفادة من السياقات الدلالية في تفسير القرآن الكريم . والآخر عن أثر السياق في توجيه الدلالة من حيث التناسب الدلالي ، والعموم والخصوص ، وأساليب أخر .

وأعقبت هذه الفصول خاتمة أبانت عن أهم النتائج التي توصّل إليها البحث ، وكشفت عن ملخص الجهود الدلالية للطوسى .

واعتمد البحث على مصادر ومراجع كثيرة ومنوعة في اللغة والتفسير والنحو والصرف والصوت ،أهمها تفسير التبيان ، وكتب معاني القرآن وتفسير الطبري والطبرسي والقرطبي وغيرها

وأمات الكتب النحوية مثل :الكتاب، والمقتضب، والأصول في النحو ، والخصائص ، وأهم المعجمات العربية مثل : العين ، والصحاح ، والمقاييس ، ولسان العرب ، وأشهر كتب أصول الفقه ، مثل المعتمد، والمستصفى عهذا فضلاً عن أهم الكتب اللغوية والدلالية الحديثة .

ولا يخلو أي بحث دراسي من بعض الصعوبات ، وقد عانيت منها شيئاً ليس بالقليل ذللها لي ايماني بالله وثقتي بعونه لي ، ورغبتي المتواصلة في طلب العلم ، ومثابرتي في الوصول إلى مبتغاي بدقّة وتثبت . ومن تلك الصعوبات سعة المادة وشمولها لموضوعات فقهية وأصولية وفلسفية ولسانية لم يسبق لي دراستها، وأعانني على فهمها القراءة المتواصلة والصبر الطويل .

ومن أهم المشاكل الأخرى التي واجهتني ولا زالت تواجه كل طالب علم هي صعوبة الحصول على المصادر ، بسبب الظروف الحالية التي يمر بها بلدنا العزيز ، نسأل الله أن يفك أسرنا ويعيد لنا عزتنا ويحفظ أهلينا.

وكم كان هاجسي وقد اخترت هذه الدراسة وخطوت فيها تلك الخطى الحثيثة ، أن أوف ق لتقديم دراسة غاية المنى فيها أن أقدم بها شيئاً يقربني إلى الله زُلفى وأنا أخدم كتابه الجليل ، وأنال بها رضاه جلّ علاه ، وأن تكون جديرة بمكانة الشيخ الطوسي رحمه الله .

فإن نجحت فه (ذلك فضل الله يؤتيم من يشاء مالله و سع عليم) [ المائدة: ٤٥] ، وإن كان في البحث هنات وهفوات فمن نفسي وتقصيري ، وليس لي إلا أن أقول (إن أمرات إلا الإصلح ما استطعت مما توفيقي إلا بالله عليم توكلت وإليم أنيب) [هود: ٨٨] ، واستغفر الله أولاً وآخراً ، وآخر دعواي أن الحمد لله رب العالمين .

الباحثة ابتهال كاصد ياسر الزيدي



١. حياة الطوسي وآثاره

٢.مفهوم الله لالت:

أ. مفهوم اللكالة للى علما العربية

ب.مفهوم الدلالة لدى المحدثين

ج.مفهوم الله الته لدى الطوسي

#### حياته وآثاره:

#### أ ـ حياته(١) :

هو أبو جعفر محمد بن الحسن بن علي  $^{(1)}$  الملق بالطوسي نسبة الى مدينة طوس بخراسان ، وهي من المدن الشهيرة بكونها مركزاً دينياً وعلمياً ، إذ نُفن فيها الإمام علي الرضا بن الإمام موسى الكاظم . عليهما السلام . (ت  $^{(1)}$  هـ) كما نُفن فيها الخليفة العباسي هارون الرشيد (ت  $^{(1)}$  هـ) . وتخرّج فيها عدد من أهل العلم ، أمثال: أبي حامد الغزالي  $^{(1)}$  وعبد العزيز ، ومحمد بن محمد الطوسي  $^{(1)}$  الذي نبغ في الرياضيات والعلوم العقلية  $^{(3)}$  ، وعبد العزيز بن محمد الطوسي  $^{(1)}$  من مشاهير فقهاء الشافعية، وله كتب في الأصول  $^{(2)}$  .

ولد الطوسي في شهر رمضان سنة (٣٨٥ه) ، ونشأ في طوس ، وقضى فيها مدّة شبابه الأولى، حيث تلقى عليمه الأولى هناك ، ثمرحل إلى بغداد سنة (٢٠٨هه) (١)، إذ كانت آنذاك تزخر بالمدارس العلمّية والإسلامّية، وتعيش ازدهاراً فكرياً وعلمياً وأدبياً.

تتلَف لعدد من الشيوخ والعلماء ، أشهرهم: أبو عبدالله محمد بن محمد بن النعمان المعروف بابن المعلّم والملقّ ب بالشيخ المفيد (ت٢١٤هـ) ، فقيه الشيعة وأستاذهم ورئيسهم . كان له مجلسٌ في الفقه وعلوم الشريعة وعلم الكلام وغيرها ، يحضره أكابر أهل العلم . وقد عاصر كلاً من أبي بكر الباقلاني (ت٣٠٤هـ) والقاضي عبد الجبار المعتزلي (ت٥١٤هـ)، وكان بينهم مناظرات علمية حفظتها كتب التاريخ (١٠) .

وبعد وفاة الشيخ المفيد انتقل إلى مجلس علي بن الحسين الموسوي المعروف بالشريف المرتضى (ت٤٠٦هـ)، شقيق الشريف الرضي (ت٤٠٦هـ) نقيب الطالبيين آنذاك. وكان المرتضى

<sup>(</sup>۱) ينظر :الفهرست: الطوسي 1.189، والمنتظم في تاريخ الملوك والأمم : ابن الجوزي 1.189، ومعجم البلدان : ياقوت الحموي 1.189 والكامل في التاريخ: ضياء الدين بن الأثير 1.189، والرجال: ابن داود 1.189، وطبقات الشافعية الكبرى: تاج الدين السبكي 1.189، ولسان الميزان : ابن حجر العسقلاني 1.189، والنجوم الزاهرة في مطوك مصر والقاهرة: ابن تغري بردي 1.189، وطبقات المفسرين: السيوطي 1.189، وبغية الوعاة : السيوطي 1.189، السيوطي 1.189، السيوطي 1.189، السيوطي 1.189، السيوطي 1.189، السيوطي وتاريخ آداب اللغة العربية: جرجي زيدان 1.189، 1.189، وأعيان الشيعة: محسن الأمين 1.189، 1.189، المنافر والأعلام : خير الدين الزركلي 1.189، وحياة الشيخ الطوسي (مقدمة التبيان في تفسير القرآن) : أغا بزرك الطهراني ، والشيخ الطوسي: حسن الحكيم 1.189، ومنهج الطوسي في تفسير القرآن الكريم : كاصد ياسر الزيدي 1.189، والبحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان: عبد على حسين 1.189.

<sup>(</sup>۲) الفهرست ۱۸۹. (۳) الفهرست ۱۸۹.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> معجم البلدان ٤٩/٤ .

<sup>(</sup>٤) الوافي بالوفيات: صلاح الدين الصفدي ١٤٩/٢ ، وينظر: الأعلام ٢٥٨/٢٥٨٠.

<sup>(°)</sup> طبقات الشافعية الكبرى ١٢٥/٦، وينظر :الأعلام ١٥١/٤.

<sup>(</sup>٦) حياة الطوسي للطهراني ص ب.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> روضات الجّنات :الخو انساري٢١٩/٦ .

أكثر أهل زمانه أدباً وعلماً وفضلاً (١) فلازمه الطوسي زمناً طويلاً. ولما توفي انتقلت رئاسة المجالس العلمية إلى الطوسي نفسه ، وصارت داره التي بالكرخ مقصداً لطلاب العلم والفضلاء يأتونها يتتلمذون له ويحضرون دروسه ، ويسعون لحلّ المشكلات وإيضاح المسائل ، وقد بلغ عدد تلاثمائة من مختلف الطوائف الإسلامية (٢).

وتولّى ذلك اثنتي عشرة سنة بين(٤٤٨.٤٣٦)، لقب بعدها بشيخ الطائفة وعنّتها، وزاد الإقبال على دروسه ، مما دفع الخليفة العباسي القائم بأمر الله (٢٢٤-٤٦٧هـ) إلى أن يمنحه (كرسيّ الكلام) ، هذا الكرسى الذي لم يكن يحظى به إلاّ من برز علمه وكُو شأنه وفاق أقرانه (٣).

وقد عاش الطوسي عصراً مليئاً بالصراع الفكري بين أصحاب المذاهب الكلامية والفقهية، الصراع الذي كان يخبو ويلتهب بين الحين والآخر، وقد ذاق الطوسي مرارته، إذ تعرّضَتْ داره للهجوم، وأُحرقَت كتُبه بَمحضر من الناس، وسُوقَ كرسي المناظرة منه (٤).

ولكن هذا لم أين الشيخ عن هدفه السامي في خدمة الدين والأمة، ولم أيزعزع ثقت به بالمستقبل ، فظل منكباً على التأليف وإعطاء الدروس العلمية .

ولّما اشتت الاضطرابات اضطّر للسفر إلى مدينة النجف مجاوراً لقبر أمير المؤمنين علي علي المنتت الاضطرابات اضطّر للسفر إلى مدينة النجف ، فازدهرت على إثر ذلك مدينة النجف وصارت محطّ رجال العلم من كلّ حبّ وصوب، ولذا يعدّ الطوسي ((أول من جعل النجف مركزاً علمياً))(٥)، إذ صارت متخصّصة بدراسة الفقه والحديث والأصول والعلوم الإسلامية الأخرى، وغَتْ من أوسع الجامعات العلمية وأهمها .

وظلّ الطوسي في النجف ُيرِّس وُهِلي مُحاضراته بصورةٍ منتظمةٍ حتى تُ وفي سنة (٢٦٠هـ) ليلة الاثنين ، في الثاني والعشرين من المُحرّم ، ونُفنَ في داره التي جعلت فيما بعد مسجداً عُرفَ باسمه وأضحى مدرسة علمية كبرى ، يتلق عي فيها طلبة العلم العلوم المختلفة وينهلون الفضلَ إلى يومنا هذا ، وقد تخرّج فيها كبار علماء النجف .

#### ب ـ ثقافته وآثاره:

<sup>(</sup>۱) بغية الوعاة ٢٦٢/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الرجال ٣٠٦/١ ،وحياة الشيخ الطوسي للطهراني ص د .

<sup>(</sup>۲) حياة الشيخ الطوسي للطهراني د (۲)

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ٨ /١٧٩. (°) الذيت المارة الأمار المارة ال

<sup>(°)</sup> الذريعة إلى تصانيف الشيعة أغا بزرك الطهراني١٤/٢.

تتوعت ثقافة الطوسي وتعدّت المصادر التي استقى منها علَمه، فلم يقتصر على موردٍ واحدٍ في توسد عة آفاق عقلّته المونة والموهوبة ،ولم يقتصر على طائفة معينة من الشيوخ ، بل أخذ ينه لل من مختلف المذاهب، فضلاً عن مذهبه الذي ينتمي إليه وهو مذهب الشيعة الإمامية (۱).

وللطوسي شخصية مميزة تتحد فيها الطاقة الذهنية والمواهب الفطرية والقدرة على التحليل والنفاذ إلى حقائق الأمور مما رفعه إلى مراحل متقدمة في التفكير والإحاطة بعلوم مختلفة تثقف بها وأفاد منها. ولكنه لم يكن مقلداً وإنها كان مجتهداً مميزاً في علوم الفقه والأصول والتفسير واللغة.

وقد ترك الطوسي مؤلَّ فات جمَّة لم تل تحتل مكانة سامية بين آلاف الأسفار الجليلة التي ولدّتها عقول علماء العربية وت عد مؤلّفاته من المنابع الأولى والمصادر الموثّقة التي خلّدت ذكره وذكر سابقيه ؛ لأنها خُلاصة الكتب اللغوّية والتفسيرية والفقهية والكلامية القديمة ،إذ كانت في متناول يده أكبر الم كتبات في بغداد قبل أن ت حرق ويضيع تراثها الغزير، فقد أفاد من كلّ ذلك وألّف في شتى العلوم من الفقه وأصوله و العقائد والكلام والتفسير والحديث والرجال والأدعية والعبادات وغيرها (٢).

وتربو هذه المؤلّفات على الخمسين مؤلّفا أغلبها مطبوع ، وقليلٌ منها لا يزال مخطوطاً ، وبعضها لم يصل إلينا . وقد ذكر أكثرها في كتابه (الفهرست)<sup>(۱)</sup> ،وأشار إليها في تفسيره (التبيان) في أكثر من موضع ، وسنذكر طائفة منها مرتّبة على حروف المعجم (أ):

- الأبواب: سُمّي بذلك ؛ لأنه مُوت بعلى أبواب بعدد الرجال الذين رَووا عن النبي محمد . صلّى الله عليه وآله وسلم . والأئمة الاثني عشر ومن تأخّر عنهم من الرواة ،وسُمي أيضاً كتاب (الرجال) .
- ٢. اختيار الرجال: وهو تهذيب لكتاب (رجال الكشي)أبي عمرو بن عمر بن عبد العزيز ،
   الذي كان كثير الأغلاط فعد الطوسي إلى تهذيبه.
- " الاسد بصار فيما اخد في المخبار: وهو من المصادر الأصيلة في الحديث ،والمُوَّل عليها لدى الشيعة في استتباط الأحكام الشرعية منذ عصر الطوسي حتى يومنا هذا.
  - ٤. أصول العقائد: وهو كتاب كبير في الأصول.

<sup>(</sup>١) لسان الميزان ٥ / ١٣٥ ، وطبقات المفسرين ٢٩ ، وينظر : منهج الطوسي ف ١٢ ـ ١٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مقدمة التبيان للطهراني ن . <sup>(۳)</sup> بنظر : ۱۸۹

<sup>(</sup>٤) ينظر تفصيل هذه المؤلفات في مقدمة التبيان للطهراني ي ـ أ و ، ومنهج الطوسي ١٦-٢٥.

- الاقتصاد الهادي إلى طريق الرشاد: وهو فيما يجب على العباد من أصول العقائد
   والعبادات الشرعية على وجه الاختصار.
- ٦. التبيان في تفسير القرآن وهو الأثر الثمين الذي خلفه، وعليه مدار درس هذا البحث
  - ٧. تهذيب الأحكام: وهو من كتب الأصول القديمة المعوَّل عليها لدى الشيعة.
    - ٨ . الجمل والعقود : وهو في العبادات .
- ٩ . الخلاف في الأحكام : وُسِمَى أيضا مسائل الخلاف، تتاول فيه مسائل الخلاف الفقهية بين
   المذاهب الإسلامية .
  - ١٠. الفهرست: ذكر فيه أصحاب الكتب والأصول الذين سبقوه وعاصروه.
  - 11. له جملة كتب حملت عنوان المسائل، نحو: المسائل الرجبية، والحلبية، والدَّمشقية والرازِية والقُمية، وهي في التفسير والفقه والوعيد. وكتب أخرى كثيرة زخرت بها كتب التراجم والتاريخ.

#### القيمة العلمية لتفسير التبيان:

يعد هذا التفسير من أهم كتب الطوسي وأشهرها وأكثرها تميزاً ، فقد ألّفه على وفق منهج جديدٍ وُمبتكرٍ ل م يُسبق إليه ، إذ جعله على أبوابٍ منفردة يختص كلّ منها بواحدٍ من مباحث التفسير وعلوم القرآن كالقراءات وحججها والمعاني والإعراب واللغة وأسباب النزول وغيرها(١).

وقد أشار الطوسي نفسه إلى تمّن تف سيره من سواه في مقّمته ، إذ بين أن تفسيره هو أُول (كتاب يحتوي على تفسير جميع القرآن ويشتمل على فنون معانيه))(١)، وذكر أنه لم يكن من التفاسير المطيلة إلى حدّ الملل ، أو المُختصَوة إلى حدّ الإبهام .

وانتقد منهج سابقيه من المفسّرين وذكر بأنّ (( َمن شَعَ في تفسير القرآن من علماء الأمة، بين مُطيلٍ في جميع معانيه واستيعاب ما قيل فيه من فنونه كالطبري وغيره، وبين مُقصِّر اقتصر على ذكر غريبه ومعاني ألفاظه ))(۱)، ويبدو أنه يشير إلى مؤلّفات ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) المختصَوة في التفسير.

<sup>(</sup>۱) منهج الطوسي ۱۹.

<sup>(</sup>۲) التبيآن ۱/۱

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱ / ۱ .

وبنى أن تفسيره لم يقتصر على جانب واحد من جوانب التفسير ، بل كان شاملاً جامعاً ، وليس مثل الفراء (ت٢٠٧هـ) والزجاج (ت٣١١هـ) ، اللذين أفرغا وسعما فيما يتعلّق بالإعراب والتصريف ، ومثل أبي على الجبائي (٢) (ت٣٠٣هـ) الذي استكثر في تفسيره من علم الكلام فأدخل فيه ما لايليق به (٣).

ولم يغفل ذكر التفاسير التي براها جيدة ، مثل تفسيري أبي مسلم الأصفهاني (ت٣٢٢هـ) وعلي بن عيسى الرّماني (ت٣٨٤هـ) ، اللذين سلكا في مؤلّفيهما مسلكا جميلاً مُقتصداً . وبعد كلّ ذلك أشار إلى أنه قد شرع في تأليف تفسيره على وجه الإيجاز والاختصار لكلّ فنٍ من فنونه فلا يطيل كثيراً ولا يختصر مقصّراً (٤).

وأورد السبب الذي دعاه إلى تأليف كتابه إذ سمع جماعة ((يرغبون في كتابٍ مُقتصدٍ يجتمع على جميع فنون علم القرآن من القراءة والمعاني والإعراب والكلام عن المتشابه والجواب عن مطاعن المُطحدين فيه وأنواع المبطلين كالمُجوّة والمُشّهة والمُجسّمة وغيرهم ...))(٥) ، وكأنه بذلك ليخص الأبواب التي اعتمد عليها في تفسيره .

والتبيان من التفاسير التي عنيت بالدرس النحوي عناية فائقة حتى أنه يعد مصدراً مهماً من مصادر النحو عامة والمذهب الكوفي خاصة. وقد أشار إلى أهمية هذا التفسير كثير من علماء العربية من أمثال الصفدي (٢) (ت ٧٦٤هـ) ، تاج الدين السبكي (٦) (ت ٧٧١هـ) ، وابن حجر العسقلاني (٨) (ت ٨٥٢هـ) ، وابن تغري بردي (٩) (ت ٨٧٤هـ)، وجلال الدين السيوطي (٢٠) (ت ١٩٥١هـ) .

واعتمدت بعض التفاسير على (التبيان) ، ولاستها مجمع البيان للطبرسي (ت٥٤٨ه) ، الذي استقى منه جُلّ مادته وصرّح بذلك في مقدمته وأشار إلى أن التبيان هو (( الكتاب الذي يُقتبس منه ضياء الحقّ ،ويلوح عليه رواء الصدق، وقد تضمّن من المعاني ، الأسرار البديعة واحتضن من الألفاظ ، اللغة الوسيعة ،ولم يقنع بتدوينها دون تبيينها ، ولا بتتميها دون تحقيقها، وهو الق دوة أستضيء بأنواره وأطأ مواقع آثاره ))(۱) . فضلاً عمّا ورد متتاثراً في التفاسير الأخرى.

هو أبو علي محمد بن عبد الوهاب بن أبي السكن الجبّائي ، رأس المعتزلة وشيخهم وكبيرهم ،ينظر طبقات المفسرين للداودي  $1 \wedge 9 / 1$ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ١ / ٢ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۱ / ۲ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الوافي بالوفيات ۲ / ۳٤۹ .

<sup>(</sup>١) طبقات الشافعية الكبرى ٤ / ١٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) لسان الميزان ٥ / ١٣٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ٥ / ٨٢ .

<sup>(</sup>١٠) طبقات المفسرين ٢٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مجمع البيان ۲۰/۱ .

وقد طُبع (التبيان) طبعتين الأولى في إيران ما بين سنتي (١٣٦٠هـ ١٣٦٤هـ) وهي مليئة بالأخطاء اللغوّية والمطبعّية ، والثانية في النجف الأشرف ما بين (١٩٥٧- ١٩٦٣) في عشرة أجزاء ، وهي طبعة جّية بتحقيق أحمد شوقي الأمين وأحمد حبيب القصير ، إلا أنها لم تخلُ من بعض الأخطاء المطبعّية أيضاً ، أشار إلى شيء منها الدكتور كاصد ياسر الزيدي في أثناء  $^{(7)}$  دراسته للتفسير  $^{(7)}$ ، وقد وقفت الباحثة على طائفة أخرى منها أشارت إليها في أثناء البحث

ولأهمّية هذا التفسير علمياً ودلالياً فقد عمد الشيخ أبو عبدالله محمد بن إدريس الحدّي (ت٩٨٥ه) إلى اختصاره وتجريده مما فيه من القراءات واللهجات والإعراب والشرح اللغوي ، والاقتصار على المعنى المراد من الآيات في مؤلُّف من مجلِّدين سَّماه: المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان ، أو منتخب التبيان .

(٢)

### مفهوم الدلالة

ويشتمل على ثلاثة جوانب:

#### أ ـ مفهوم الدلالة عند علماء العربية:

حين نستكشف مادة (دلل) واشتقاقاتها في المعجمات اللغوية، لانجد نكراً لعلم الدلالة (Semantics) بالمفهوم الاصطلاحي الحديث ، وأنما نقف على المفهوم العام لهذا اللفظ ، فالدليل : هو ما نستدلُّ به ، مما يرشد إلى المطلوب .ودلَّه على الطريق يدلُّه دلالة ودلالة وللولة : أي أوصلَه إلى معرفته به ، وأند َ التُ الطريق إهتديتُ إليه (١) .

وهي بهذا المعنى لا تختص باللغة فقط ، وإنما هي عامة في كلُّ ما يوصل إلى المدلول. وفي ذلك يقول الجاحظ(ت٢٥٥هـ): (( ومتى لَلَّ الشيء على معنمًى، فقد أخبر عنه وإن كان صامتاً ، وأشار إليه وإن كان ساكناً ))(٢).

والدلالة موجودة في اللغة منذ نشأتها، فاللغة كلُّها دلالات من حيث هي رموز وألفاظ، ولكلُّ لفظ دَلالته اللغوّية المقترنة به منذُ وضعه الأصلى، فمتى سُمع اللفظ انتقلت صورت به الذهنية

(<sup>۲)</sup> منهج الطوسي ۲۰ . (<sup>۲)</sup> ينظر: ص۲۹، ۱۳۲، ۱۸۶، ۲۰۷، ۲۰۷، ۳۲۳ من الرسالة . (<sup>۳)</sup>

إلى العقل . ويمكن القول إن هذه الدلالة موجودة في القرآن الكريم وقبل ه في عصر ما قبل الإسلام ؛ لأن القرآن خاطب أهل ذلك العصر بل عنهم ، وجاءت ألفاظه على أصول لغة عصرهم .

ولابد قبل البدء بتحديد مفهوم الدلالة في التراث العربي من التفرقة بينه وبين مصطلح المعنى ، فالدلالة هي محصلً مجموع المعاني اللغوية التي يتضمنها اللفظ ، وهي وسيلة الوصول إلى المعنى ، فبها يوم ألى مفهوم اللفظ . أما المعنى فواحد من المفاهيم الدلالية التي يشير إليها اللفظ ، لذا تعد الدلالة أوسع من المعنى "وأشمل .

وقد كشفت الدراسات اللغوية الحديثة كثيراً من أصول علم الدلالة في نَخائر التراث العربي الإسلامي ، بخلافٍ يسيرٍ في فَهم حقيقة المصطلح وتحديده من ((قُرقٍ في المدخَل أو في أسلوب معالجة اللغة))(٤) .

ولم يكن البحث الدلالي مُقتصراً على اللغويين فحسب ، بل تناوله بالدراسة علماء ومفكّرون من ميادين شتى، كالأصوليين والبلاغيين والفلاسفة والمناطقة والمفسّرين وعلماء النفس والاجتماع والاقتصاد وغيرهم من العرب والهنود واليونان ، إذ أُنلى كلُّ منهم دلوه وكان له منهجه الخاصّ في تناول الألفاظ ودلالالتها(۱).

ولتعدّ هذه الطوائف الفكرية ومناهجها في الدراسة ، نشأ الخلاف في تحديد الدلالة ومفاهيمها وطرائق دراستها ، فضلاً عن أن شمول الدلالة وتداخلها بالعلوم الإنسانية كافّة قد أنى إلى اختلاف مفاهيمها (٢) ، ولكنّ هذا الخلاف يصببُ في مسارٍ واحدٍ ؛ لأنّ المفهوم العام للدلالة عند الجميع واحدٌ ، غير أنّ كلّ طائفةٍ تتناولها بأسلوب خاصّ بها وتختلف عن غيرها بملاحظاتٍ واعتبارات متباينة .

وتعود بذور البحث الدلالي القديم إلى اللغويين والنحويين بالدرجة الأولى وأقدمها في ذلك إشارات سيبويه (ت ١٨٠ه) الدلالية إلى علاقة الدال بالمدلول في ((باب اللفظ للمعاني)) (٦) ، إذ أولى بنية الكلمة عناية بالغة تمكّنه من التفرقة الدلالية بين أصناف الألفاظ ،وجسّد الأهمية الكبرى للمعنى الذي هو أحد مُكوّنات الدلالة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> البيان والتبيين الجاحظ ۸۱/۱۸ـ۸۲ .

<sup>(</sup>٢) الألسنية التوليدية والتحويلية (النظرية اللسانية): ميشال زكريا ١٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة: نايف خرما ٩٥.

<sup>(</sup>١) مناهج البحث في اللغة: تمام حسان ٢٤٠، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة: عاطف مدكور ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) نظرية الدلالة وتطبيقاتها: مطاع صفدي ٤٣ (بحث).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الكتاب ۲٤/۱

وتبلور مفهوم الدلالة على نحو واضح لدى ابن جني (ت ٣٩٢هـ) ، الذي عني بالأثر الاستدلالي في بنية اللغة ، وأشار إلى تعدّ دلالات اللفظ الواحد فميّ بين ثلاثة أقسام من الدلالة : اللفظية والصناعية والمعنوية . تمدّ ل الأولى الدلالة اللغوية أو المعجمية وتمدّ ل الثانية الدلالة الصرفية ، على حين تمدّ ل الثالثة الدلالة الخفية المستفادة من وراء المعنى المقصود التي تقوم على الاستدلال البياني (٤) .

وعني ابن فارس (ت٣٩٥هـ) ، بدلالات الألفاظ على وجه خاص ، إذ ربطَ في معجمه (مقاييس اللغة) المعانى الجزئية للمادة اللغوية بمعنى عام يجمعها (٥).

وكان له جهود دلالية قيمة في كتابه (الصاحبي) ،إذ فرق بين المعنى والتفسير والتأويل . فالأول قصد الكلام ومواده ،والثانية فصيل المعنى وتوضيحه ، أما التأويل فآخر الأمر وعاقبته ، أو بمعنى آخر هو الدلالة المستوحاة من ظاهر النص . كما تطرق لدلالة المعاني على الأسماء وأنواع العلاقات الدلالية بين الألفاظ(۱) .

وثّمة مباحث دَلالية أخرى عني بها اللغويون تتعلّق بالعلاقات الدلالية وبيان أصول الألفاظ والحقيقة والمجاز في الدلاة اللغوية ، وبأثر الدلالة في المتلقّي ، وأثر المتلقّي في صياغة الخطاب اللغوي، فلم يقفوا عند الصورة الخارجية للغة ، وإنما سَعوا إلى الكشف عن المدلولات النفسيّة لها، وبحثوا في المفاهيم الفنّية للدلالة المتمثّلة بالأساليب البيانية وقدرتها على الإشارة إلى المعنى الخفيّ للنصّ ، وأثر السياق في الوصول إلى ذلك المعنى "أ

ونخلص من ذلك إلى أن مفهوم الدلالة لدى اللغويين تحكمه العلاقة بين اللفظ والمعنى ، وهم في بحثهم عن الدلالة ينطلقون من النص اللغوي إلى المعنى، فاللغة أولاً ثم الفكر ثانياً ، وإنما يعزى ذلك ؛ إلى أن دراساتهم الأولى بدأت لغرض ضبط النص القرآني الكريم وصيانته من اللحن والحفاظ على نقاء اللغة وصفائها ، لذا سعوا إلى وضع المعايير الخاصّة بذلك (٣) ، وفي خضم هذه الدراسة المعيارية يتعرضون للدلالة بحسبانها وسيلة الوصول إلى المعاني .

(°) ينظر علم الدلالة: احمد مختار عمر ٢٠،وتطور البحث الدلالي ، دراسة في النقد البلاغي واللغوي: محمد حسين الصغير ٣٨.

(٣) أضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة ٩٩.

<sup>(</sup>٤) الخصائص ١٠٠/٣ ، و ينظر: بنية العقل العربي: محمد عابد الجابري ٤٨ ، والدلالة اللغوية عند العرب: عبد الكريم مجاهد١٨٣ . .

<sup>(</sup>٢) ينظر: منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث: علي زوين ١٦٥ ـ ١٧١ ، والدلالة اللغوية عند العرب ١٩ ـ ٤٠١، وعلم اللغة الاجتماعي عند العرب: هادي نهر ٢١٣ ـ ٢١٤ ، والدلالة في النحو العربي: كريم حسين ناصح الخالدي ٢٣ ـ ٨٦ (بحث) .

أما مفهوم الدلالة في عُرف البلاغيين والنقاد ، فقد كان له مُتواه المعرفي الخاصّ ، الذي يتّخذ من الأداة اللغوّية مُرتكزاً ، ويقوم على أساس الترابط بين الشَكل والمضمون أو الدالّ والمعلول ، فقد تكونت لديهم أهم المفاهيم الدلالية التي أثّرت في صياغة العقل البياني العربي في علومه المعرفية كافّة ، ومفائها النظر إلى عصري الدلالة (اللفظ والمعنى) كونهما كيانين منفصلين يستقلّ كلّ واحد منهما عن الآخر ، لكّنهما متلازمان في مسارٍ واحدٍ لتحقيق الاتّصال اللغويّ الفنيّ الفني الفنيّ الفني الفني الفني الفني الفنيّ الفني الفني الفني الفنيّ الفني الفني الفني الفنيّ الفني المؤلية المؤلي الفني الفني الفنين المؤلي الفني المؤلي الفني المؤلية المؤل

وقد عني أوائل البلاغيين بالبعد الوظيفي للَعلية الدلالية المُتمدِّلة بتحقيق الإِفهام والتوصيل بين المتكلَّم والمتلقَّي ، من ذلك إشارات الجاحظ إلى البيان وأنواع الدلالات الموصلة إلى المعنى ، وتفضيله الدلالة اللفظية على غيرها لق درتها على الإيحاء والوصول إلى تحقيق الإِفهام الجيد (٥)، إذ يهتم بالغاية الدلالية لا بالبنية الفنية (١) .

والتفت إلى الجانب الفني في الدلالة البلاغيون المتأخّرون ، ولاسيّها عبد القاهر الجرجاني<sup>(۱)</sup> (ت ٤٧١هـ) ، الذي ربط المعنى بالنحو وعني بالعلاقات التركيبية بين الكلمات داخل الجملة والوحدة وبين الجمل في النصّ الواحد<sup>(۱)</sup> . فالمعنى لديه نوعان<sup>(۱)</sup> : المباشر الذي بُست قى من الدلالة النحوية للتركيب ، ومعنى المعنى غير المباشر الذي بُست قى من الدلالة البلاغية للتركيب ، وسمّى الأول التفسير والثانى المفسر (أ) .

وأشار إلى أهمية الألفاظ في الإيحاء بالدلالة ، من خلال ائتلاف معانيها مع معاني ما يجاورها في التركيب تتماي الألفاظ ويوصل يجاورها في التركيب تتماي الألفاظ ويوصل إلى الدلالة (٥) .

وظلّت المفاهيم الدلالية التي أرسى قواعدها الجرجاني من الأسس الدلالية التي يرتكز عليها التحليل اللغوي لدى النقاد ، من ذلك ما ورد منها لدى حازم القرطاجني (ت٦٨٤هـ)(١)، إذ اعتمد

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> بنية العقل العربي ٤١.

<sup>(</sup>٥) البيان والتبيين ١٥/١ ، وينظر : بنية العقل العربي ٢٨ .

<sup>(1)</sup> التفكير البلاغي عند العرب أسسه وتطوره إلى القرن السادس: حمادي حمود ١٦٢.

<sup>(</sup>١) ينظر تفصيل ذلك في منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث ١٦٠ ـ ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز: عبد القاهر الجرجاني ٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المصدر نفسه ۱۷۳ . (<sup>٤)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> المصدر نفسه ۲۸۹ <sup>(°)</sup> المصدر نفسه ۲۲۰، ۱۷۰

<sup>(</sup>٢) منهاج البلغاء وسراج الأدباء: حازم القرطاجني ١٤، ١٩، ٢٠، ٢٠، ٢٢، وينظر: منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث ١٤١ ـ ١٥١.

على المعنى أساساً لنظريته النقدية ، وأكد أن العلاقة بين الدال والمدلول اعتباطية للتغيير ، وبحث في أقسام الألفاظ وأنواع الدلالات من حيث وضوحها وغموضها .

وبنحو عام يمكن القول إن الدلالة لدى البلاغيين والنقاد تلتزم قواعد اللغة في حدودها، وهي تقترن بتحقيق الإيصال البلاغي أو الفني ، إذ تتاولوا المعنى الوظيفي الناشئ من تركيب الجملة وسَوا إلى تأسيس قواعد الأسلوب البليغ ، أو ما يسمى نحو الأسلوب (٧).

وعني الأصوليون أيضا بالدلالة عناية خاصّة (^) ، وهم أصحاب علم الأصول ، الذي مداره إدراك القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية (٩) . إذ يعنى بدراسة العناصر المشتركة في عملية الاستنباط .

وهؤلاء هم أكثر الطوائف الإسلامية عناية بدراسة مباحث الدلالة ، إذ توسّعوا وكتبوا فيها شيئاً كثيراً ، فزادوا على ما قدمه اللغويون والبلاغيون وانتهوا إلى نتائج وحقائق دلالية هي نفسها التي انتهت إليها المباحث الدلالية في العصر الحديث .وفاقتهم في ذلك عناية ودقة وتفصيلات ،فكانت مباحثهم وسائل للوصول إلى أسس يعتمد عليها في فهم النصوص الشرعية واللغوية ، واستنباط الأحكام منها(۱) .

وقد عنوا بالعلاقة بين اللفظ والمعنى أو الدالّ والمدلول ، فدرسوا أصل اللغة وحقيقة وجود الألفاظ ، واختلاف دلالتها الشرعية ، وتتبع تطورها الدلالي ، كما عنوا بالتحليل العقلي للغة ، أو بما يسمى تفسير دلالات الخطاب اللغوي (٢) .

وجعل الأصوليون دلالة الألفاظ على قسمين: التصورية: التي ينتقل فيها المعنى إلى الذهن عند سماع اللفظ، والتصديقية: التي ينتقل فيها المعنى إلى ما يقصده المتكلّم وله مصداق في الواقع الخارجي. فالأولى احتمالية قابلة للتغيير تبعاً لما يوسم في تصور المتكلّم، والثانية ثابتة تبعاً لتطابق ما في تصوره للواقع الخارجي (٣).

كما قسموا للالات الألفاظ من حيثُ إيحاؤها بالمعنى على أقسام ، وهي باتفاقهم أربعة : عبارة النص ، وإشارة النص ، ولالة النص ، واقتضاء النص ،

(^) ينظر تفصيلَ ذلك في : منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث ١١٧ ـ١٣٩، والبحث الدلالي عند ابن سينا ٣٤-٢٣ .

البحث النحوي عند الأصوليين : مصطفى جمال الدين ٩ ، ١٣ ، وينظر : البحث الدلالي عند ابن سينا: مشكور كاظم العوادي ٧٨ .

<sup>(</sup>٩) ينظر المعتمد في أصول الفقه: أبو الحسين البصري المعتزلي ٩/١ ، والمستصفى من علم الأصول: أبو حامد الغزالي ٦/١.٢ .

<sup>(</sup>١) دراسة المعنى عند الأصوليين : طاهر سليمان حمودة ١ .

<sup>(</sup>۲) بنية العقل العربي ٦٥ ـ ٥٨ . (۲) ينظر المستصفى من علم الأصول ١١/١ ، والبحث النحوي عند الأصوليين ١١ .

<sup>(\*)</sup> ينظر الأصول: السرخسي ٢٣٦/١ ، ٢٤١ ، ٢٤٨ ، ٢٥١ ، والتعريفات: الشريف الجرجاني ٨٥،٢٢،٦١،٢٥.

وربطوا دلالة الألفاظ بالفكر الإنساني ، فهي دلائل المُكم على صحَّة الفكر أو خَطد به ؛ ولذلك حرصوا على استقراء وجوه الدلالة وعلاقة الألفاظ بعضها ببعض ، فضلاً عن إرادة المتكلّم وقصده (٥) ، فقد أُولوا قصد المُشرِّع عناية بالغة بحثاً عن الدلالة ، ولذلك لجؤوا إلى التأويل الذي ارتبط بالنصّ والعقل معا ، مع تأكيد الأداء اللغوي للمعنى ، وحياة الشريعة وظروف أهلها ، والتطور الدلالي للألفاظ بما يوافق الحياة الإسلامية الجديدة (١) .

وقسموا دلالات الجمل على قسمين: المنطوق الذي يُستقى من ترتيب النصّ ، ويختلف باختلاف سياقات الجملة . والمفهوم الذي يُستنبط معناه من الكلام بطريق الالتزام ، إذ يكون حُكماً لغير المذكور (٧) .

ويمكن القول إن علم الأصول وثيق الصلة بعلم الدلالة ، وإن مباحث الأصوليين هي دلالية بحتة ، وقد ربطها بعض المحدثين بمباحث علم الدلالة الحديث فكانت على النحو الآتي (١):

١. علم دلالات الألفاظ ، ويقابله علم المعنى عند المحدثين .

٢. علم بناء الجمل ، ويقابله علم النحو .

٣- علم علاقة الرموز بالسلوك ، ويقابله علم الذرائعية أو البراغماتية الذي يختص بمعرفة علاقة النص بالمتلقي ومعرف ق من يُحسن ويقبح الأحكام ومن يتقبلها ، ويحد العلاقة بين المشرع والمكاتف .

وهم في كلّ ذلك لا يبتعدون عن مفهوم الدلالة لدى اللغويين ، فتراهم يأتلفون مرّة ، ويختلفون أخرى .

وممن كان له عناية بالبحث الدلالي أيضاً المفسرون ، فقد ارتبط علم التفسير بعلوم اللغة كافّة ؛ لأنها وسيلته في تفسير آيات القرآن الكريم وتوضيحها. ولذا تُعدّ من ألزم العلوم التي يجب على المُفسِّر أن يلمَّ بها حتى يُسوَّغ له أن يقول في كتاب الله تعالى ما ينوِّر الله به بصيرت ه (١).

والبحث في الدلالة هو عماد التفسير ، إذ تُسخَّر علوم اللغة والنحو الصرف والتاريخ والأصول والفقه والناسخ والمنسوخ وأسباب النزول للوصول إلى الدلالة . ولذا فقد عني المفسرون بمباحث علم الدلالة وزخرت مؤلَّفاتهم بمسائلَ دلالية غنية سبقوا فيها علم اللغة الحديث .

<sup>(°)</sup> المدخل إلى در اسة البلاغة العربية : السيد أحمد خليل ٣٩

<sup>(</sup>٦) التصور اللُّغوي عند الأصوليين : السيد أحمد عبد الغفار ١١٣ ، ١١٧ ، ١١٨ .

<sup>(</sup>٧) المستصفى من علم الأصول١٩٠/٢ ١٩١.

<sup>(</sup>١) الرسالة الرمزية في أصول الفقه عادل فاخوري ١١، وينظر : البحث الدلالي عند ابن سينا ٣٣.

<sup>(</sup>۲) ينظر البرهان في علوم القرآن: الزركشي ۲۲/۱، والإتقان في علوم القرآن: السيوطي ۱۸۰/۲، والتفسير والمفسرون: محمد الذهبي ۱۵۰۸، والقرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية: عبد العال سالم مكرم ٤٥.

ولم تكن مُكوَّنات البحث الدلالي لدى المفسّرين منفصلة عن مُكوِّنات البحث اللغوي ، ذلك لأنّ القرآن الكريم هو الحافز الأكبر لنشأة الدراسات العربية عموماً ، إذ وجدت لخدمته ، الأمر الذي أدّ ي إلى تداخل هذه الدراسات، حتى أننا نرى مُفسِّراً لغوّياً وفقيها محدِّثاً ومُقرئاً نحوياً وكلامياً صرفياً ، بل قد نجد من يجمع أكثر هذه المعارف ، أو كلّها جَمعاً تتفاوت درجة الاتقان فيه من دارس إلى آخر (٣) .

ويختلف مفسّر النصّ القرآني عن الأديب المفسّر للنص الأدبي ، إذ تتعكس شخصية الأديب وأحاسيسه وأفكاره على الجوانب المعنوية التي يسعى إلى الكشف عنها في النصّ الأدبي ، غير أنّ المُفسِّر للنصّ القرآني يبذل جَهداً في تسخير قُدراته الثقافية والعلمية في الكشف عن مقاصد الإرادة الإلهية ، وكيفية تعاملها مع السلوك البشري على مرّ العصور والأزمان ، إذ تُخطّط للحياة وتُمه د للمستقبل وتعمل لحماية الإنسانية بكل انحرافاتها وغرائزها وعواطفها (٣) .

ومن أجل تحقيق هذا الغرض نجد المفسر في الغالب بستبط من النصّ معاني يأنَن بإضافتها إليه نظُمه وتركيبه ، ووسيلته في استباط هذه المعاني هو التأويل ، فالتأويل ألصَق بالمفسر من غيره ؛ لأنه يحاول دائما أن يكشف عن معان جديدة في النصّ ، ويتطلع إلى دلالات أخرى غير تلك التي تعرف بالدلالات الثانية في النصّ (۱). وهي الدلالات الثالثة التي تكون إما فقهية أو عقي دية أو دينية فلسفية أو تشريعية .

والمفسرون بنح و عام يبسطون شخصيّاتهم على النصّ الذي يفسرونه بما حصّلوه من المعارف وما استقر في وعيهم من الثقافات ، ولذا اختلفت مناهجهم في التفسير ، فقد كان الأوائل منهم يعنون بالدلالتين الصرفية والنحوّية أكثر من غيرها ، من أمثال الفراء ، والأخفش (ت ٢١هـ) ، وابن قتيبة ، والزجاج (٢) . على حين عني من جاء بعدهم من المفسرين باستنباط الدلالة الفقهية وصوبيّة وصوبيّة وبدعوّية وبلاغية وصولاً إلى استنباط الدلالة الفقهية والشرعية ، ولاسيها المتأخرون منهم من أمثال : الطوسي ، والطبرسي ، والقرطبي (ت ٢٧١هـ) ، والبيضاوي (ت ٢٩١هـ) .

وكان هؤلاء مهتمين بالمعنى كثيراً ، إذ يتتبعون دلالات الألفاظ على معانيها في أحوالها المختلفة ، من تعريف وتتكير ، وإفراد و جمع ، وذكر وحذف ، وبحثوا في أثر النظم في اختيار الألفاظ عامة والفواصل خاصة ، وأسباب المعدول من لفظ إلى آخر ، ودلالات الصيغ ، وأشاروا

<sup>(</sup> $^{(7)}$ ) الدر اسات اللغوية عند العرب إلى القرن الثالث: محمد حسين آل ياسين  $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>۱) المدخل إلى در اسة البلاغة العربية ٦٤ ـ ٦٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المصدر نفسه ٦٦ ـ ٦٧ .

إلى الأبلغ في الدلالة على المعنى المقصود ، وأوجه الترابط بين معاني الآيات واشتراكها في المعنى الكلّي ، وتأكيد الوحدة المعنوّية في السورة الواحدة ، بل في القرآن كلّه واستنباط الأدلّة الشرعّية والأحكام العقيد دية ، والاستدلال على بطلان أقوال الطاعنين في القرآن والملحدين والمبتدعين .

وخلاصة القول إنّ البحث الدلالي لدى علماء العربية كان واضح المعالم ، وقد اتسع وشمل أغلب المباحث الدلالية التي استقرت في علم اللغة الحديث ، ولكّنه كان بحثاً متفرقاً في مؤلفاتهم المختلفة .

#### ب. مفهوم الدلالة لدى المحدثين:

أصبحت قضايا الدلالة ومباحثها لدى المحدثين علماً قائماً بنفسه يعرف بعلم دراسة المعنى(١)

وقد ظهرت أولياته في أواسط القرن التاسع عشر على يد العالم الغربي: ماكس مولر، الذي أصدر كتابين في عامي ١٨٦٢ و ١٨٨٧، تناول فيهما الكلام والفكر، والعلاقة بين علم اللغة، والتحليل المنطقي للمعنى (١). تلاه بعد ذلك اللساني الفرنسي: ميشال بريال، الذي أصدر بحثا بعنوان (مقال في علم الدلالة) عام ١٨٩٧، استعمل فيه مصطلح الدلالة (Semantic) بعد أن اشتقه من تراث الإغريق، وتأثر في بحثه بالاتجاهات التاريخية القديمة والفصائل اللغوية المندثرة، فأحدث ثورة في دراسة علم اللغة الحديث ؛ لأنه أول دراسة حديثة لتطور معاني الكلمات (١).

وتعاق ب طائفة من المحدثين الغربيين على هذا العلم في بحوثٍ ودراساتٍ متفرقةٍ ، من أشهرهم: ستيفن أولمان ،الذي أثرى المكتبة اللغوية بعدّة كتبٍ في علم الدلالة والمعاني والأسلوب<sup>(٤)</sup>.

ومنهم أيضاً العالم اللغوي فردينان دي سوسير رائد المدرسة البنائية الذي ألقى في عام العالم اللغة قدّمت كثيراً لعلم اللغة عامة وعلم الدلالة خاصة ، فقد أشاع مبدأ الثنائية في اللغة والكلام والدال والمدلول، إذ تقوم الدلالة لديه على ركنين أساسيين يرتبطان بالبعد النفسي للمتكلم (٥) .

وُبنيت على نظرية سوسير النظرية الإشارية لصاحبيها ريتشاردز وأوجدن ،اللذين ألّفا في عام ١٩٢٣ كتاباً بعنوان (معنى المعنى) وضعا فيه أسس هذه النظرية التي تقوم على أساس أن

<sup>(</sup>١) علم الدلالة: جون لاينز ٩، وعلم الدلالة (مختار) ١١.

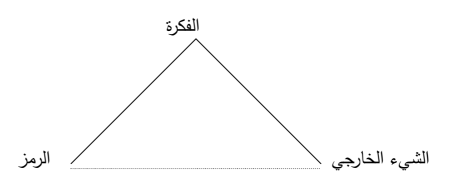
<sup>(</sup>۲) علم الدلالة (مختار) ۲۲.

<sup>(</sup>٣) علم اللغة: مُحمود السعران ٣١٧ ـ ٣١٨ ، وعلم الدلالة(مختار) ٢٢ ، وعلم الدلالة : نور الهدى لوشن ١٥

<sup>(</sup>٤) علم الدلالة (مختار) ٢٣

<sup>(°)</sup> ينظر علم اللغة العام فردينان دي سوسير ٣٢ ـ ٣٥ ، ٨٤ ـ ٨٦ ، وعلم اللغة للسعران ٣٢٨ ـ ٣٣٠ .

الدلالة تتكون من ثلاثة أركان: الرمز والفكرة والشيء الخارجي ،وترتبط فيما بينها لتكون مُثلّثاً معنوياً متماسكاً ،وأكدا أنّ الطلقة بين الرمز والشيء الخارجي أو بين الدال والمدلول ليست مباشرة ، بل تمرُّ عَبر الفكر الإنساني الذي يمثّل ركنا دلاليا مستقلاً لكنه غير ثابت ،ولذا عبرا عنه في الرسم بالخط المنقوط(١).



و ظهرت عيّة مُؤلّفات لآخرين عُوا بالمعنى والدلالة ، ولكّنها لم ترق بهذا العلم إلى المستوى المطلوب حتى ظهرت بوادر المدرسة التوليدية التحويلية على يد العالم اللساني نوام تشومسكي ، الذي شكّل الأسس والمعطيات الأولى لهذه المدرسة التي تتناول دراسة ماوراء اللغة ،وت عنى بعلم التراكيب وصياغة الجمل ، وتبحث في الأصول التكوينية الفطرية للغة عند الإنسان مؤكّدة امتلاكه القدرة اللغوية على تأليف مالايتناهي من الجمل بما يسمى :الكفاية اللغوية ، وهي المارسة الفعلية للمتكلّم التي ت جسد ق درته على تطبيق قواعد ل عنه في صياغة الكلام .وركّزت هذه النظرية أيضاً على مفهوم الأداء اللغوي الذي يراد به الكلام الفعلي . وأثبتت أن في كلّ جملة بنيتين: السطحية التي يعكسها الأداء اللغوي ، والعميقة التي تعكسها الكفاية اللغوية (١) .

أُما قي العالم العربي فقد كان علم الدلالة بطيء التطّور قياساً إلى ما توصّل إليه الغربيون ؛ لأنّ الدارسين العرب المحدثين ظلّوا تحت جناح القدماء، أَنَ طون من أصولهم التُراثية وُوازنون بينها وبين ما قاله علماء الغرب.

وكانوا على قسمين: بعضهم رفض هيمنة الرؤية التراثية، ودعا إلى الأخذ بالمفاهيم الغربية بعيداً عن علم الأولين الذي انتهى ولا جديد فيه (٢). على أنّ أغلَبهم يرفضُ ذلك ويرجح

<sup>(1)</sup> ينظر ريتشاردز . The meaning of meaning . P:11 ، وعلم الدلالة (مختار) ٢٤ - ٢٤ .

<sup>(</sup>١) ينظر البنى النحوية : تشومسكي ١٩ ، وابن جني عالم العربية : حسام سعيد النعيمي ١٦٣ .

الاستظلال بعلم القدماء، ويتفاخر بالوقوف عند جهودهم الدلالية الأصيلة، وفاءلهم وعرفاناً بفضلهم، فهم الجذور التي لا يمكن استئصالهُا .

وسعى هؤلاء . وهم الغالبية إلى توظيف هذا التراث ليصب في ميادين علم الدلالة الحديث تواصلاً مع تطور العصر والدراسات الحديثة ، والنهوض بدراساتٍ تُطعم القديم بالحديث وتقوم على أُس جدلية خصبة (١).

وكان لابد للبحث من الوقوف على مفهوم الدلالة لدى اللغويين والنحوبين والبلاغيين والنقاد والأصوليين والمفسرين ؛ لأنه مختص بتفسير جامع لكل هذه العلوم بل أكثر منها ، ومن أجل أن نترسم أثر الطوسي في تناوله الدلالة وهو يفسر كتاب الله العزيز ، لأبد من الاستضاءة بألوان المعرفة الدلالية لدى المحدثين أيضا .

<sup>(</sup>١) يبظر التفصيل في أسماء الدلاليين العرب: تطوّر البحث الدلالي ٩٥-١٠٨.

#### ت ـ مفهوم الدلالة لدى الطوسى :

تتوعت أبعاد الدلالة لدى الطوسي من حيث المصطلح والمكوِّنات ، وسنقف عند تلك الأبعاد مقسمة على النحو الآتي :

#### ١ ـ تداخل المصطلح :

تتد اخل مفاهيم المصطلحات لدى الطوسي ، شأنه شأن سابقيه ومعاصريه ، إذ لم تتحدّ الهياكل التنظيرية للمفاهيم الدلالية ، كما هي في العصر الحديث . وقد تداخل مصطلح الدلالة لديه بجلة من المصطلحات الأخرى التي ترتبط معه بصورة أو بأخرى .

فقد جعل الدلالة بمعنى العلامة ، وهو مفهوم واسع يضم أنماط الدلالات المختلفة في الوجود الطبيعي ، فالعلامة لديه تشمل الوسائل التعبيرية الممكنة كافّة ، اللغوّية وغير اللغوّية . قال: (( والعلامة صورة يُعِلَم بها المعنى من خَطّ أو لَفظ أو إشارة أو هيأة ، قد تكون وضعية ، وقد تكون وهانية))(۱) ، فالوضعية هي الموجودة بالتواضع والتواطئ ، والوهانية هي التي يُستدلّ عليها بالعقل والوهان .

والحق أنّ الدلالة أعّم من العلامة ؛ ذلك لأنّ الأولى ((كامنة مستقرة لا ظهور لها دون العلامة التي ت جسّدها وت حققها في الواقع اللغوي))(٢)، غير أنّ مساواة الطوسي بين المصطلحين تعود إلى أنّ الدلالة مستنبطة من كلّ نمط من أنماط العلامات التي ذكرها . فالعلامة هي الموصلة إلى الدلالة ، وليست هي نفسها .

وقد سبقه الجاحظ إلى تحديد أنواع العلامة ، حين أوضح المسألة الدلالية في بعدها الكلّي ، إذ إنّ (( جميع أصناف الدلالات على المعاني من لفظ وغير لفظ ، خمسة أشياء لا تنقص ولا تزيد ؛ أولها: اللفظ ، ثم الإشارة ، ثم العقد ، ثم الخطّ ، ثم الحال التي تُسمّى ضبة ، ولكلّ واحد من هذه الخمسة صورة بائنة عن صورة صاحبتها))(٣) .

وما قال به الاثنان--- إنها هو تلخيص لوسائل الإبلاغ التي تقوم على نسقٍ تنظيميٍ مُحكَمٍ ، وفي ذلك تأسد يس لمفاهيم لسانية دَلالية تتوخّى الشُمولية في المعالجة ، وت نطلق من شُروط توصيل الدَلالة كما يقصُد إليها المتكلّم ، ومن وعي دقيقٍ بأوضاع المُتلقّي وأحواله

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲ / ٤٥ .

<sup>(</sup>۳) البيان والتبيين ۱ / ۸۶ .

العاّمة (٤)، أو كما يقول الجاحظ (( وعلى قَلَر وضوح الدلالة، وصواب الإشارة، وحُسن الاختصار، ودقّة المدخل، يكون إطار المعنى))(١).

وحديث الطوسي عن العلامة يدخل في ضمن ما يعرف لدى المحدثين بعلم الرموز والرمز مثير بديل يستدعي لنفسه الاستجابة التي قد يستدعيها شيء آخر عند حضوره، وقد يكون لغوياً أو غير لغوي ،كإشارة اليد ، أو إيماءة الرأس ، أو علامات الترقيم ، أو الرموز العسكرية أو المرورية وغير ذلك ، فهي جميعاً تحمل معاني خاصة (٢).

وقد أشار العالم اللغوي: دي سوسير إلى أنّ اللغة واحدة من هذه الرموز ، وعدها نظاماً من الإشارات (System Of Sign) التي تعبر عن الأفكار ، وشبهها بنظام الكتابة ،وبلغة فاقدي السمع والنطق، وبالطقوس الرمزية أو العلامات العسكرية ، غير أنه عدّ اللغة أهمها جميعاً (١)؛ لأنها أعم وأشمل من سواها من العلامات ، فهي النظام الوحيد الذي تتحقّ ق دلالته على مستويين ، على حين لا تمتلك العلامات الأخرى سوى بعد دلالي واحد ، فقد يكون بعداً إشارياً ، بلا دلالة القول ، مثل : التحيات ، أو يكون بعداً في دلالة القول بلا بعد إشاري ، مثل: أنماط التعبير الفنى ، أما اللغة ف تجمع بين دلالة العلامات المفردة ودلالة القول في آن واحد (١).

وقد أشار بعض أعلام الفكر العربي القدماء إلى تميز اللغة من سائر أنواع العلامة ، لامتلاكها خاصية التولد والانتشار إلى حد الاستيعاب والشُمول (٥) .

وقد جعل الطوسي في مواضع (١) أخرى الدلالة بمعنى البيان ، فهما بمنزلة واحدة . والبيان لديه عام الدلالة ، ويشتمل على أصناف العلامة التي أشار إليها آنفا ، إذ قال: (( هو ما يظهر المعنى للنفس عند الإدراك بالصر والسمع ، وهو على خمسة أوجه : باللفظ ، والخط والعقد بالأصابع ، والإشارة إليه ، والهيئة الظاهرة للحاسة كالإعراض عن الشيء والإقبال عليه والتقطيب وضده ، وغير ذلك ))(٧) .

وقد أخذ موضوع (البيان) حيزاً واسعاً في الدراسات الدلالية القديمة والحديثة وأول من أشار الديمة الذي عدّه اسماً جامعاً لكلّ شيءٍ كشفَ قِاع المعنى وهتكَ سِتَر الحِجاب وبلغ الفهم

<sup>(</sup>٤) علم الدلالة ، أصوله ومباحثه في التراث العربي ١٢٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> البيان و التبيين ۱ / ۸۹ <sup>(۲)</sup> علم الدلالة(مختار)۱۱ـ۱۲

<sup>(</sup>٣) علم اللغة العام ٣٤.

علم المعام  $^{-1}$  منظم المعام  $^{-1}$  المقالات مترجمة  $^{-1}$  بإشراف : سيزا قاسم ونصر حامد أبو زيد  $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$ 

<sup>(°)</sup> التفكير اللساني في الحضارة العربية : عبد السلام المسدي ٣٢٤ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲ / ۳٤۳ ، ۹۹۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> التبيان ۹ / ۱۸۰ .

والإفهام (۱). تم تلاه علي بن عيسى الرّماني الذي قَصَره على أربعة أقسام: كلاّم وحالٌ وإشارة وعلامة . وأعطى القسم الأول أهمية خاصة حينما جعله على نوعين: أولهما كلاّم يظه ربه تميز الشيء من غيره فهو بيان ، والآخر: كلاّم لا يظهر به تميز الشيء ، فليس ببيانٍ ، كالكلام المخلّط والمحال الذي لا يُفه م به معنى (۱) .

وقد أشار الطوسي إلى هذا المفهوم وعد البيان غاية من غايات الخطاب اللغوي مشترطاً فيه الأد اء اللغوي بالكلام الفعلي على وجه الحقيقة ، إذ يَشترط فيه أن يُظهر ما في النفس،أي : لا يكون معنى قلبيا قائما على الفهم أو الإدراك النفسي ؛ لأن (( ما يوجد في النفس من العلم لا يسمى بيانا على وجه الحقيقة))(1). فالبيان بهذا وضوح في الكلام الفعلي ، أو بمعنى آخر هو صفة من صفات المتكلم والمتلقي على حدِّ سواء ، فلا يسمى الكلام بيانا إلا إذا تمكن المتلقي من تفكيك معاني الخطاب الموجّه إليه والوصول إلى الدلالة المقصودة . ولذا يعد الطوسي الكلام الذي لا يحق ق البيان لعوا ؛ لأنه منعدم الفائدة غير قادرٍ على تحقيق غرضه الأصلي وهو التفاهم (٤).

وقد عني المحدثون أيضاً بمفهوم (البيان) ، وتناولوه طبقاً لما هو عليه لدى القدماء ، بحسبانه من المنظومات الرمزية الأساسية بين المتكلّم والمتلقّي التي تقيم روابط طبيعية وبيئية بين الخطاب وسياقه المتتوّع من اجتماعي وذاتي وانثربولوجي (٥).

ومن الإشارات المهمة للطوسي في مفهوم الدلالة ، تأكيده أنّ الدلالة هي وسيلة الانتقال إلى المعنى ، بل إنها وسيلة الانتقال من معنى إلى آخر ، وذلك حين أنكر على الرّماني تفرق ته بين الدلالة والوهان ، إذ إنّ الوهان لديه : بيان عن معنى بيبئ عن معنى بيه بمعنى آخر . وهو ما رفضه الطوسي مؤكّداً تساوي الوهان والدلالة في المعنى ، إذ بهما يمكن ((الاستدلال على ما هو دلالة عليه مع قصد فاعله إلى ذلك))(١).

وا لُوهان من مفاهيم الفلسُفة والمنطق ، ويراد به الاستدلال بالدليل على صحّة الشيء وفساده (۱). فالذي يريد أن يُثبت أمراً ما يرهن على صحّته بطريق مباشر ، ويكون بذلك نافياً لنقيضه بطريق غير مباشر . ولذا عدّه الطوسي شبيها بالدلالة ؛ لأنّ فيه انتقالاً من معنى إلى

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين ۱ / ۸۲ ، ۷٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التبيان <sup>۹</sup> / ۱۸۰ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢ / ٢٢٩ . (٥) التبيان ٢ / ٢٢٩ . (٥) التبيان ٢ / ٢٢٩ . (٥) استر اتيجية التسمية : التأويل وسؤال التراث: مطاع صفدي ٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۱ / ٤١١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> التبيان ۲۰۱۶، ۳۹، ۳۱۱/۵ .

آخر ، ولكن هذا تقييد وتحديد لمفهوم الدلالة تولّد عن تأثّر الطوسي بالثقافات المنطقية والفلسفية التي ساتت عصره .

أما ما قال به الرّماني ، فهو المفهوم الحديث للدّلالة ، إذ إنها تومئ إلى المعنى وتوحي به سواء أمباشراً كان أم غير مباشر . ولذا عدّ أبو ه لال العسكري الدّلالة أعّم من البوهان (١) .

ومساواة الطوسي الدلالة بالكلامة والبيان والبوهان ، إشارة إلى دلالة هذا المصطلح على الإفهام والوصول إلى المعنى بنحو عام ، لكنه لم يف ته الإشارة إلى مفهومها الخاص ، وهو المفهوم اللغوي والاصطلاحي ، وذلك حين ساوى بينها وبين الرسالة ، فهما لديه ((جملة مضمنة بمن يصل إليه ممن قصد بالمخاطبة))(٢)، ففي كلِّ منهما يتحقق معنى الإرسال ،الذي يراد به ((التوجه بالرسالة والتحميل لها لتؤتى إلى من قصد))(٣). فالدلالة تحمل المعنى للمخاطب ، كما تحمل الرسالة الخبر للموسل إليه ، فكلاها تحقق عملية الإيصال والإفهام .

ونخلص من كلّ ذلك إلى أنّ مصطلح الدلالة لدى الطوسي كان شاملاً جامعاً لكلّ أنواع الدلالات اللغوية وغير اللغوية ، مع تأكيد امتلاكه سمة النفاذ والوصول والاتساع في تحقيق عملية الاستدلال .

#### ٢ ـ اعتباطية الدليل اللساني :

تتاول الطوسي قضية لغوية دلالية كانت موضع عناية كبيرة بين علماء العربية وعلماء البشرية عبر تاريخهم الطويل ، وهي قضية علاقة الدال بالمدلول أو الاسم بالسسي . وقد أُعيد تتاول هذه القضية لدى المحدثين على يد العالم اللغوي فردينان دي سوسير الذي ذهب إلى أن العلقة بين الدال والمدلول اعتباطية كيفية ؛ لأن الدال لا يستمد معناه وقيمته الدلالية من بنيته الصوية (٤) .

وقد جمع سوسير الدال والمدلول تحت مصطلح واحد سمّاه الدليل اللساني ( Leasing ) . إذ عدّهما وجهين لشيء واحد لا يمكن الفصل بينهما (٥).

وقد حرص علماء العربية على إيجاد صلة وثيقة بين الدالّ والمدلول دعت إلى ارتباط هذا الدالّ بُمدلول به من دون غيره ، وهم في كلّ ذلك لم يخرجوا عن دائرة التصوّر الإسلامي لهذه القضية ، بل كانت آراؤهم تتبع دائماً من الآثار الإسلامية الواردة في هذا الشأن ، ومن تفكيرهم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الفروق في اللغة ٦٢ ـ ٦٣ .

<sup>(</sup>۲) و<sup>(۲)</sup> التبيان ۲ / ۳۰ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه ۸۲ ـ ۸۲ .

الخاص الذي أناهم إلى تكوين وجهة عقلية خاصّة بقضية نشأة اللغة (١). وقد دارت بحوثُهم على ثلاثة محاور (٢):

الأول: التوقيف أو الإلهام: وهو رأي أغلب الأشاعرة والمعتزلة، ومفاده أنّ اللغة نشأت بتوقيف الهيّ ، مُستدلّين بقوله تعالى: ﴿ وَعَلْمَ الْأَسْمَا أَكُلُهَا ﴾ [البقرة: ٣١]، إذ فيه دَلالة على أنّ آدم والملائكة لا يعلمون شيئاً إلا بتعليم الله ، بعد أن خلق فيهم الاستعداد الذاتي لَمعرفة دَلالة الدالّ على المدلول.

الثاني: الاصطلاح: وهو رأي بعض المعتزلة وغير واحد من أهل العلم. ومفاده أنّ اللغة نشأت بتواضع الإنسان واصطلاحه على تسمية المسمّيات، معتمدين في ذلك الاستدلال العقلي.

الثالث: المناسبة الطبيعية: وهو رأي عبد بن سليمان الصيمري المعتزلي (ت٢٥٠ه) ومفاده أنّ الثالفاظ تدلّ على المعاني بذواتها، إذ تُنبئ أصواتُها عن معانيها.

<sup>(</sup>۱) فقه اللغة العربية: كاصد ياسر الزيدي ٣٤.

<sup>(</sup>۲) ينظر :الخصائص  $1/1.5 \times 1.0$  ، والمزهر في علوم اللغة وأنواعها : جلال الدين السيوطي  $1.5 \times 1.0$  ، وعلم اللغة: على عبد الواحد وافي  $1.0 \times 1.0$  ، والتفكير اللساني في الحضارة العربية  $1.0 \times 1.0$  ، وفقه اللغة العربية  $1.0 \times 1.0$  التبيان  $1.0 \times 1.0$  .

<sup>(</sup>۱۳۸ ـ ۱۳۸ ـ ۱۳۸ ـ ۱۳۸ ـ ۱۳۸ ـ

<sup>(°)</sup> و<sup>(٦)</sup> التبيان ١ / ١٤٤ .

وموقف الطوسي المعتدل ، ماثله قول طائفة من علماء العربية (١)الذين قالوا بالتوقيف ولم يُنكروا الاصطلاح ، فجمعوا بين الأدلّة العقلّية والنقلّية .

وفي إقرار الطوسي بقدرة الانسان على تكوين اللغة ، إشارة إلى وجود كفاية في ذات الإنسان لتكو بن اللغة ، ذلك أن متكلم أي لغة لابد من أن يكون مزوداً مسبقاً بقواعد ذهنية تحد له عوالم دلالية ، وتخوله لإنتاج جمل وتراكيب لم يتعلّمها من قبل ، وهذا سبق لما قال به علم اللغة الحديث على يد تشومسكي الذي جعل القدرة اللغوية (Competence) دعامة النظرية في النحو التوليدي . والقائلة بأن جهاز اللغة الإنساني مكيف ليهيء الاستعداد للمتكلم . فهو شيء يولد فينا قبل أن نولد ، ونحن نحاول اكتشافها بمداومة استماعنا وتكلّمنا ، والاعتماد في كلّ ذلك على العقل ، فهو الآلة المُكوّنة للغة (٢) .

ولم يزل الحديث عن اعتباطية الدليل اللساني ، الذي قال به طائفة من القدماء والمحدثين ، كما ذكرنا آنفا . وقال به أيضا الطوسي إذ فصل بين الاسم والمستمى ، معتمدا في ذلك على الاحتجاج العقلي ، قال : (( قد يعرف الاسم من لا يعرف المستمى ، والاسم يكون مدركا وإن لم يُدرك المسد من ، والاسم يكتب في مواضع ، والمستمى لا يكون إلا في موضع واحد ، ولو كان الاسم هو المستمى ، لكان إذا قال القائل : (نار) احترق لسانه ، وإذا قال : (عسل) وجد الحلاوة في فمه ، وذلك تجاهل))(٢) . وهو بذلك ينتهي إلى الفصل الجوهري بين الحتث اللساني المعبر والموجع القائم حقيقة في الواقع الخارجي من جهة ، وبين الموجع ومدلوله القائم في الذهن من جهة أخرى .

وُيلحظ في كلامه تجاوز مفهوم الدلالة لديه من الميدان اللفظي اللغوي إلى ميدان صور منطقية فاسد فية تضع الفكر أمامها في التحليل اللغوي ، كما يضع أهل الفلسفة والمنطق هذه العلوم أداة فاعلة في تنظير الأسس الدلالية (٤). وهذا يعكس تأثره بالتراث الفلسفي العربي .

وقد أشار ابن سينا (ت٢٨٥هـ) إلى ما يقُرب من كلام الطوسي فقال: ((دَلالةُ اللفظ على لمعنى دَلالةُ العسل المشاهد على حلاوته ، وكما أنّ العسلَ أدركَ حلاوتَ ه من أكلَه بحسّ الذوق، ولونه بحسّ البصر، ثملم شاهده عَلَم أنه حلّولا أنّ الحلاوة تأنّت إليه من حسّ البصر، بل لما ارتسم في نفسه من حلاوته ، فكذلك الألفاظ إذا سُمعت أُدركَ مع سماعها معنى ، فارت سم في

<sup>(</sup>١) ومنهم الأخفش الأوسط ، وأبو علي الفارسي ، وابن جني ، وأبو اسحاق الاسفر اييني ، والغزالي ، وينظر : المزهر ١٦،٢٢١ ، والتفكير اللساني في الحضارة العربية ٦٨ ـ ٦٩، وفقه اللغة العربية ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) جوانب من نظرية النحو: تشومسكي ، ترجمة: مرتضى جواد باقر ٦٨ ، وينظر: ابن جني عالم العربية ١٦٤

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۲٫۱ . (<sup>٤)</sup> ينظر:البحث الدلالي عند ابن سينا ۱۱۵ .

النفس المعنى واللفظ معاً ، لا أنّ اللفظ هو ذلكَ المعنى ، بل هو مُودِّ إلى إدراكِه))(١). فالفصل بين الاسم والمسمّى بين في كلام الاثنين .

وقد قرق أغلب علماء العربية بين الاسم والمسسّى ، إذ الأول وسلّم على الثاني وعلامة عليه أيعرف به (٢) ، مستدلّين على ذلك بإضافة الاسم إلى مسمّاه في نحو: (بسم الله) ، فلو كانا شيئاً واحداً لما جاز إضافة واحدٍ منهما إلى صاحبه ؛ لأن الشيء لا يضاف إلى نفسه (٣) . وهو ما عليه المُحدثون عاّمة .

وفي كلام الطوسي عن الاسم والمسمّى ، إشارة إلى ارتباط الدالّ والمدلول بعضر المكان الذي يُكوِّن مع الزمان عضري الوجود الموضوعي لأيِّ مادةٍ ، وهما البعدان المقيدان لكلّ وجودٍ موضوعي (٢) .

فللاسم مكان ، وللُسسّمي مكان ، ولا يمكن أن يجتمعا معاً ، فمكان الأول هو الجهاز النطقي عبر مخارجه المتعدّة ، ومكان الثاني هو العالم الخارجي ، وهو بذلك يؤكّد إثبات حتمية المكان في الحَدث اللغوي ؛ لأنّ أيَّ إنجازٍ لساني لا يكون إلاّ بانتظام أصواتٍ مقطّعةٍ وحروفٍ منظومة في بناء منتظمٍ وفي محلٍ وبنيةٍ خاصّين ، ولذا يُنكر الطوسي تطابق الاسم والمسمّى ؛ لأنّ فيه تطابق عناصر وجودهما الموضوعي ، وهذا مالا يقبله العقل ، إذ لا يمكن أن نتمثّل كلّ شيء نتلفّظ به.

وفيما توصّل إليه الطوسي ما يوحي بذكائه وإدراكه لأبعاد الكلام ومكوناته من جهة ، ومُكوّنات الوجود الطبيعي من جهة أخرى ، وهو ما أشار إليه غير واحد من أعلام الفكر العربي (٤) ، وأيده الدرس اللساني الحديث (٥) .

وترتبط بقضية الفصل بين الاسم والمسمّى مسألة مهمة في التراث الفكري العربي كان لها أثر بالغ في الخلاف العقيدي ، وهي الكلام النفسي . فالكلام عُموماً لدى الطوسي له مظهران :

<sup>(</sup>١) التعليقات: ابن سينا١٦٢ ، وينظر البحث الدلالي عند ابن سينا ١١٥ .

<sup>(</sup>۲) ينظر الخصائص ٢٤/٣ ، والإنصاف في مسائل الخلاف: أبو البركات الأنباري ٢٠٨/١ ، والتبيان في إعراب القرآن: أبو البقاء العكبري ١٣٤/٢ ، وشرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك: ابن عقيل ١١٨/١، وسبب وضع علم العربية: السيوطي ٣٤/١ .

<sup>(&</sup>quot;) نتائج الفكر في النحو : السهيلي ٣٩ ـ ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) التفكير اللساني في الحضارة العربية ٢٤٧.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المغني في أبواب التوحيد والعدل: القاضي عبد الجبار الأسد آبادي ٤٠/٧ ، وسر الفصاحة: ابن سنان الخفاجي ٤١) .

<sup>(°)</sup> ينظر : التفكير اللساني في الحضارة العربية ٢٤٧ ـ ٢٥٠ .

أحدهما: لساني يتمثّل في المنطوق ، وهو لديه (( أثر دال على المعنى الذي تحته))(۱) ، وَيشترِط فيه أن يكون منطوقاً مسموعاً ، (( فالمتكلم: من رفع ماسميناه كلاماً بحسب دواعيه وأصوله وأحواله ، وربّها عُر عنه بأنه الفاعل للمتكلم...))(۲) .

والآخر: نفسي ، إذ وفض تسمية المعاني النفسية كلاماً ، ((وليس المتكلم من حلّ الكلام ؛ لأنّ الكلام يحلّ اللسان والصدر ولا يوصفان بذلك))(٢) .

فالمع اني النفسية لا تُسمى كلاماً حتى تظهر الوجود بالإنجاز الفعلي، والكلام الديه فعل موضوعيففصل عن صاحبه، ويتألّف من مراتب تُمثّل مراحل الوجود الكلامي، أولاها: صورة في الذهن الذي عبر عنه (بالصدر)، والمواد به القلب الذي كان في عرف القدماء برادف العقل في عرف المحدثين؛ لأنه موضع التفكير والتوليد اللغوي، والأخرى: مرحلة الإنجاز الفعلي الذي محلّه جهاز النطق، فلا يسمى الفاعل متكلّماً إلا إذا حلّ الكلام في جهازه النطق، وظهر إلى الوجود الحقيقي.

ولّ أيَّ تلفّظ كلامي لا بد فيه من عمليتين إحداهما سابقة على الأخرى ، تتمدّل الأولى في: انتظام المعاني في الذهن ويصحبها حسن اختيار الدلالات المناسبة للموقف الكلامي ، أما الأخرى فتتمثل في: انتظام المعاني في ألفاظ وتراكيب بأنساق مختلفة .

وقد كان مفهوم الكلام النفسي موضع خلاف بين الأشاعرة والمعتزلة تولّد عنه خلاف في المفاهيم العقيدية والدينية. فالأشاعرة لا يفصلون بين الاسم والمسمّى ؛ ولذلك هم يجعلون المعاني النفسية كلاماً ، أما المعتزلة فيف صلون الاسم عن المسمّى ، ولذلك هم لا يعتون المعاني النفسية كلاماً ، إذ تتداخل المستويات الانفرادية والتركيبية لدى الأشاعرة على حين يفصل المعتزلة بين الأشياء على مستوى الإفراد والتركيب معاً (٤).

وقد أشار الأصوليون إلى ما قال به المعتزلة ، قال الآمدي (ت ٦٣١هـ): (( اعلم أنّ اسم الكلاقد يُطِلَق على العبارات الدالّة بالوضع تارة مواعلى مدلولها القائم بالنفس تارة مواعد والمقصود هاهنا إنها هو معنى الكلام اللساني دون النفساني))(٥) .

و إنها أنكر هؤلاء تسمية المعاني النفسية كلاماً ، لأن هذه المعاني المتربدة في النفس ت شكّل عوامل دلالية قد تبرز للوجود في مظاهر تعبيرية لسانية وغير لسانية ، وفي هذا فصل بين الصورة السمعية للكلام والأثر السيكولوجي لها(١) .

<sup>(</sup>۱) و<sup>(۲)</sup> و<sup>(۳)</sup> التبيان ۱ / ۱٦۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> الاتجاه العقلي في التفسير: نصر حامد أبو زيد ٨٣.

<sup>(°)</sup> الإحكام في أصول الأحكام: الآمدي ١ / ٧١ ، وينظر: علم الدلالة ، أصوله ومباحثه في التراث العربي ٢١٤.

<sup>(</sup>٦) علم الدلالة، أصوله ومباحثه في التراث العربي ٢١٤.

وفي كلام الطوسي إشارة إلى أمرين مهمين من مقومات الكلام:

أولهما: ارتباط الكلام بالمحلّ أو المكان.

والأخر: ارتباط الكلام بالمتكلّم، ويشترط فيه أن يكون رابط الفاعلية. فالمتكلّم هو الواضع للكلام والمؤلّف له والمنجز للحدث الكلامي عن وعي وقصد وإدراك.

وقد أشار إلى هذا طائفة من علماء العربية ومفكّريها(۱). وأيده الدرس اللساني الحديث(۲)، إذ فرق المحدثون بين الموجود بالقوق ، والموجود بالفعل ، أو بين اللغة (Language) والكلام (Speech) ، وكان دي سوسير الرائد في ذلك ، فالكلام . في نظره . وجه من أوجه النشاط الإنساني ، أما اللغة فهي وعاء هذا النشاط وأداته ، إذ هي نظام من الرموز التي يستدعيها الكلام الفعلي في ضمن العملية الكلامية بين المتكلّم والسامع ، إذ يرسل الأول ويستقبل الثاني ، أما الكلام الفعلي فيستدعي صور الكلمات والرموز الأخرى المتعارف عليها بين المتكلمين ثم يترجمها الكلام الفعلي فيستدعي صور الكلمات والرموز الأخرى المتعارف عليها بين المتكلمين ثم يترجمها إلى أصوات فعلّية واضحة ذات مغزى وهذه التفرقة تقود إلى فصل آخر بين اللغة والكلام على أساس أن الأول نشاط اجتماعي والثاني فردي (۱). وهو يقودنا إلى القول إن المعاني النفسية في عوف القدماء نشاط فردي ضيق الحدود ، وأن الكلام الفعلي نشاط اجتماعي واسع الحدود ؛ لأنه يقوم على المشاركة الفعلية .

<sup>(</sup>١) ينظر: الخصائص ٢ / ٤٥٤، والمغني في أبواب التوحيد والعدل ٧ / ٤٣ ـ ٤٤ ، ومقدمة ابن خلدون ٩٧-٩٠، ونهاية الاقدام في علم الكلام: الشهرستاني ٣٢٦ ـ ٣٢٧ .

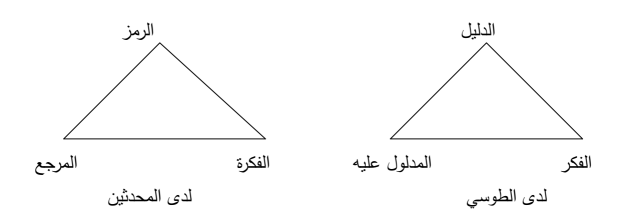
<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر: التفكير اللساني في الحضارة العربية ۲۸۷ ـ ۲۸۸ ، ۲۹۰ ـ ۲۹۲ . (<sup>۲)</sup> علم اللغة العام ۳۲ ـ ۳۲ ، وينظر دور الكلمة في اللغة: استيفن اولمان ۳۲

#### ٣ ـ عناصر المثلث الدلالي :

فسّر الطوسي قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَسُلُهُمْ عَلَيْهِمِن أَجُن إِنْ هُو الْأَذْكُرُ لِلْعَلَمِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٤] ، وتطرق إلى ذكر النليل والمدلول فقال: ((فنكر النليل طريق إلى العلم بالمدلول عليه. والفكر سبب مولد له ، فالنكر سبب مؤد ، والفكر سبب مولد ...))(١). وهو قول موجز ذو معان وَدلالات جمة تبتها أغلب النظريات الدلالية الحديثة . وهذا شاهد على سبق علمائنا الأفذاذ في إثبات ما توصّل إليه العلم الحديث . ولابد من الوقوف عند ما احتمله النصّ من إشارات دلالية والنظر فيها ، وعلى الوجه الآتى :

١ . إنّ اللفظ الدال هو الوجه الثاني للمدلول عليه ، وهو وسيلة إدراكه والوصول إليه ، وبين الاثنين صلة وثيقة ، ولا يمكن الفصل بينهما ، إذ إنّ أحدهما يستدعي وجود الآخر . وهو ما قال به دي سوسير ، إذ عد الدال والمدلول وجهين للعملية الدلالية ، يمثّل الأول الإشارة الصوتية ، ويمثّل الثاني الصورة الصوتية أو المحتوى الذهني (٢) .

٢. إنّ عملية الانتقال من الدال إلى المدلول ليست مباشرة ، بل هناك مرحلة وسط بينهما تتمثّل بالتصور الذهني الذي موطنه الفكر ، فالا نتقال يكون من الدليل الذي هو اللفظ إلى الفكر ثم إلى المعلول عليه الموجود في الخارج . وهو ما قال به أصحاب المثلث الدلالي (٦) ، ويتصم هذا في المخطّط الآتي :



ويكون الوصول إلى الدلالة لدى الطوسى عبر المراحل الآتية:

<sup>(</sup>۱) التبيان ٦ / ٢٠٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> علم اللغة العام ٨٦-٨٥ .

<sup>(</sup>٣) علم الدلالة (مختار) ٥٥٥٥ .

ذكر الدليل \_\_\_\_\_ التفكير بالمدلول وهذا يعنى أن :

٣ . إنّ الفكر أو العقل هو موطن توليد اللغة ، و وافق هذا ما قال به تشومسكي حول القدرة اللغوية الموجودة بالفطرة لدى الانسان .

### ٤ . منهج الطوسى في استنباط الدلالة :

كان الطوسي مدركاً تماماً لفرق بين المعنى والدلالة ، فالمعنى لديه هو ما يُفه من ظاهر النص بعد تفسير مفرداته لغوياً ، أما الدلالة فهي عملية الاستدلال على معانٍ أخر في النص ، ويسلك الطوسي في تفسيره منهجاً منظماً يكاد يكون موحداً يتدرج فيه على مراحل قد يتقدم بعضها على بعض من موضع إلى آخر ، ولكنه في الغالب يعتمد الترتيب الآتي :

- ١ . الشرح اللغوي المعجمى للألفاظ ، الذي يرافقه الإشارة إلى الدلا لة الصرفية أو الصوتية .
  - ٢ . الإعراب النحوي الذي يربط النحو بالدلالة ، فيقف على المعنى من سياق التركيب النحوي للآية ، مستفيداً من صور الأداء القرآني المتمثلة بالقراءات القرآنية الخاصة بالآية .
    - ٣. الاستعانة بقصة الآية وأسباب النزول.
  - ٤ . إعطاء المعنى العام الأول الذي يستفاد من ظاهر النص وما يرافقه من سياقات لغوية وحالية .
    - ٥. الانتقال إلى الاستدلال على المعنى الثاني الذي يكون غالبا معنى مجازيا .
- 7. الاستدلال على المعنى الثالث الذي يكون غالباً حكماً فقهياً أو تشريعياً أو رداً على آراء بعض الفرق المتطرّفة والمزاعم التي تتال القرآن بشيء من الته م . وهي غاية ما يريده الطوسي من تفسيره ، فاللغة والنحو والصرف وسائل يصل بها إلى المعاني المبتغاة من هذا النص الكريم . وعملية الاستدلال في هذا التفسير واضحة للقارئ ، إذ يجد متعة البحث والوصول إلى الدلائل والمدلولات ، وهو يتنقل مع الشيخ من مرحلة إلى أخرى . حتى أنه إذا أراد البحث عن

واحدٍ من هذه المعاني فإنه يعرف أين يجده ، فالمعنى اللغوي أُولاً ثم المعنى المجازي ، ثم المعنى الفقهي أو العقيدي ، ولتوضيح ذلك نستشهد بالمثال الآتي :

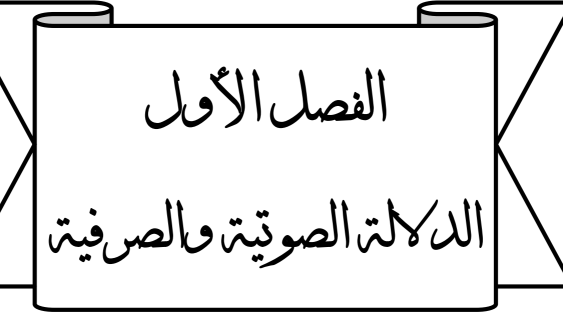
فسّو الطوسي قوله تعالى ﴿ يَأْيُهَا النَّاسَ كُلُواْ مِمّا فِي الْأَمْضِ حَلَلًا طَيِباً وَلاَئكانَ هُو خَطَوَتِ الشّيطِنِ إِنْهُ لَكُمْ عَلَى مُبِينَ ﴾ [البقرة: ٢٦٨] إذ شرح الفاظها لغوياً فقال: ((والأكل: هو النبلع عن مَضْغ ، وَبلْع ُ المَصى ليس بأكلِ في الحقيقة ... والحلال : هو الجائز من أفعال العباد... والطّيب هو الخالص من شائب ينغصه ... والخطوة : بعد ما بين قدمي الماشي)) ، ثم انتقل لبيان المعنى في ضوء التراكيب فقال : (( وإنما قال (حلالاً طيباً) فجمع بين الوصفين لاختلاف الفائدتين ، إذ وصفه بأنه حلل يفيد بأنه طَق ، ووصفه بأنه طّيب فييد أنه مستلد، إما في العاجل وإما في الآجل )) ، ثم انتقل لبيان دلالتها التشريعية فقال : (( وهذه الآية دادة على إباحة المَلكل إلاّ ما دلّ الدليل على حظره)) (١) .

وخلاصة القول مما تقدّم يت ضح أنّ مفهوم الدلالة لدى الطوسي قائم على أسسٍ معنوية بحتة ، فهو مركِ أنّ الدلالة هي الغرض الأساس من وجود اللغة ، وهي الغرض الذي ابتغاه من تأليفه هذا التفسير ، إذ تلوح الدلالات والاستدلالات والأدليّة من هذا المؤلف القيم ، ولذا فسوف نتتبعها ونترسم أثر المؤلّف في تتاوله الدلالي ، ونستكشف تفاصيلها في إحاطة وشمول لجوانب البحث الدلالي لديه . مستضيئين بآراء سابقيه ومعاصريه ولاحقيه حتى يومنا هذا ، وصولاً إلى كشف الأسرار التي يشتمل عليها النص القرآني الكريم .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲ / ۷۲ ، وينظر : ۱ / ٤٤١ ، ٤٧٨ ، ٢ / ١٦٦ ، ١٦٦ .



اللهلتالإفاديت



المبحث الأول: الله المالة الصوتية

المبحث الثاني :الله لالتم الصفيت

## توطئة:

ثُمة صلة وثيقة بين علوم اللغة العربية الثلاثة: الأصوات والصرف والنحو بعضها مع بعض، ولا يمكن الفصل بينها في الدراسة إلا لأغراض منهجية .

فالعلاقة بين النظامين الصوتي والصرفي في أية لغة من اللغات علاقة متينة ، إذ لايمكن أن ي فه م علم الصرف إلا بدر اسة الأصوات ؛ لأن أغلب الموضوعات الصرفية قائمة على قوانين صوتية بحتة ، فلا يمكن دراسة بنية الكلمة وما فيها من تحولات وتبدّلات من غير دراسة أصواتها ومقاطعها وحركاتها؛ لأن أي تغير يطرأ على بنيتها من إعلال وإبدال ، يتولد من التأثير الصوتي المتبائل في الاستعمال اللغوي المتعارف عليه في كلّ لغة (۱).

فالمورفيم الذي هو أساس علم الصرف ، وهو أصغر وحدة صرفية ذات معنى على مستوى التركيب<sup>(۲)</sup> ، يتكون من فونيم واحد أو أكثر . لذا عمد المحدثون إلى اعتماد المنهج الصوتي في دراساتهم الصرفية<sup>(۳)</sup> .

كما أنّ العلاقة بين النظامين الصرفي والنحوي متينة أيضاً ، فعلى الرغم من أنّ الصرف يعنبالأشكال اللفظية ودلالاتها ، والنحو يعنب بالوظائف التركيبية ة المتصلة بالأحداث اللغوية ،إلا أنهما لا يفترقان ؛ لأنّ أيّ تغير في البنى الصرفية لابد أن يؤتي إلى تغير في الدلالة النحوية ، فضلاً عن ذلك إتا لا نقف على تغيرات هذه البنى إلا بموازنة وظائفها النحوية مع سواها من البنى الأخرى (٤) .

وبناً على ذلك ، تتاول البحث دراسة الدلالتين الصوتية والصرفية متتابعتين في أول فصلٍ من باب دلالة اللفظ المفرد ؛ لأنهما الأساس الذي تقوم عليه الفصول الأخرى ، على حين اقتضت منهجية البحث أن نرجئ دراسة الدلالة النحوية إلى باب دلالة التركيب .

## المبحث لأول

<sup>(</sup>۱) ينظر اللهجات العربية في القراءات القرآنية: عبده الراجحي١٥٩ ، والمنهج الصوتي للبنية العربية :رؤية جديدة في الصرف العربي: عبد الصبور شاهين ٢٥ ، وفي فقه اللغة وقضايا العربية: سميح أبو مغلي٧٥ .

<sup>(</sup>۲) ينظر: في فقه اللغة وقضايا العربية ٧٩ ،وعلم الدلالة (مختار)٣٤. ( العربية الفصحى ، دراسة في البنية العوبية (٢) ينظر: العربية الفصحى ، دراسة في البناء اللغوي: هنري فليش٧٣-٢١٠ ، والمنهج الصوتي للبنية العربية

ينظر: العربية المتعلقي في دراسه في البناع التعولي. تقري تنيس ١٠١٨ ، والمنهج التصوفي تلبية العربية ٢٥٠٤ . (٤) ينظر: در اسات في علم اللغة (القسم الثاني): كمال محمد بشر ٨٥ ، والمنهج الصوتي للبنية العربية ٢٥٠٤ .

#### الدلالة الصوتية

للرموزِ أهمية في حياة البشر ، واللغة إحدى هذه الرموز . ذلك أن وسائل الاستدلال في الوجودِ كثيرة، فقد تكون إشارات أو علامات أو رموزا مخطوطة أو صورا مرسومة ، وقد تكون تغيرات تطرأ على شكل الإنسان ولونه ،فتدل على حالته النفسية والانفعالية ، ولكن كل ذلك لاصلة له باللغة ، فاللغة أهم هذه الدوال وأكثرها إيحاء (١) .

وقد من الله العلّي القدير على الإنسان بنعمة القدرة على إنتاج وحدات صوتية دالّة وموحية ، يُعتو بها عن أغراضه وحاجاته ، فسَما بهذه القدرة على مخلوقات الكون كافّة . فاللغة الإنسانية هي :((أصوات يُعتوبها كلّ قَوم عن أغراضهم))(٢) ، ولكّنها ليست أصواتاً مفردة بل هي أصوات مُوكّبة دالّة (الله الصوت المفرد مبهم لايؤتي وظيفة إبلاغية إلا بإئتلافه مع أصوات أَخر ، وتكوين مجموعات صوتية دالّة ، هي الكلمات التي يَشأ منها الكلام .

وقد شغلت قضية اللغة وكيفية ائتلاف الأصوات لتكوين الجمل أذهان علماء الغرب والعرب منذ عهد قديم، وبدأت على يد مناطقة اليونان الأوائل الذين سُحروا بالنظام الصوتي العجيب الذي يتحبّث به الإنسان (( وبدا من سحر الألفاظ في أذهان بعضهم وسيطرتها على تفكيرهم أن ربط بينها وبين مدلولاتها ربطاً وثيقاً وجعلها سبباً طبيعياً للفهم والإدراك، فلا تؤتى الألفاظ إلا بها ، ولا تخطر الصورة في الذهن إلا حين النطق بلفظ معين ، ومن أجل هذا أطلق هؤلاء المفكرون على الصلة بين اللفظ ومدلوله: الصلة الطبيعية أو الصلة الذاتية))(أ)، وربطوا الدلالة بين أصوات اللفظ ومعناه بنشأة اللغة ،ودخلوا في افتراضات لم تعضّدها الأدلّة العلمية ولا الواقع اللغوي ، لذالفه م يَقترضون أن هذه الصلة كانت واضحة في بـ دء شأة اللغة ، ولكن تطور الألفاظ وتغير دلالتها أنى إلى صُعوبة إيجاد مثل هذه الصلة على نحو دائم بين الألفاظ ومعانيها (٥).

ووجدنا صدى هذا الرأي لدى علمائنا العرب الأوائل ، فلم يغِب عن أذهانهم وجود صلة بين الألفاظ ومعانيها أو بين الدال والمدلول ، وأقدمهم في ذلك هو الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت ١٧٥ هـ) الذي صرّح بهذه الصلة في شرحه لطائفة من الألفاظ العربية ، ومن ذلك قوله في لفظة الصَوْقَ رير بأنها : (( حكاية صوت طائر يُصَوْقِر في صياحِه تسمع و نحو هذه النغمة في

<sup>(</sup>١) ينظر :دراسات في اللغة والنحو:عدنان محمد سلمان ١١٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الخصائص ۳۳/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الشعر : أرسطو طاليس ۱۱۶ . <sup>(٤)</sup> الطريق إلى الله ۱۷ ـ۱۸ .

<sup>(°)</sup> دلالة الألفاظ: ابراهيم أنيس٦٦ ، ودراسة المعنى عند الأصوليين ١٧٤.

صوته))(۱) ، وقال في لفظي صَرَّ وصَوصَر ، (( صرَّ الجندب صَريراً ، وصَوصَر الأخطب صَوجَةِ ، وصَر الباب يصِرُ ، وكلّ صوت شبه ُ ذلك فهو صرير اذا امتد ، فإذا كان فيه تخفيف وترجيع في إعادة الصوت ضوعف كقولك: صَوصَر الأخطب صَوصَرة))(١) ، ولكّنه لم يربط الدلالة الصوتية بنشأة اللغة ، لأنه لم يكن معنياً بذلك ، وإنما هي لفتات الحسّ الموسيقي المُوهف الذي انماز به الخليل ، تلك للفتات التي كان لها قيمة لغوية عالية ؛ لأنها تمدّ لللإبنة الأولى التي بني عليها من تلاه القول بالدلالة الصوتية للألفاظ .

ومن العرب الذين أشاروا إلى هذه الدلالة أيضاً عباد بن سليمان الصيمري . وهو من معتزلة البصرة . فقد نقل عنه أهل أصول الفقه (٢) إدراكه لوجود صلة طبيعية بين الدال والمدلول ، إذ ذَهب إلى أن الألفاظ تدل على معانيها بذواتها ، وأن بين اللفظ ومدلوله مناسبة طبيعية حاملة للواضع على أن يضع ذلك اللفظ بعينه ، وقال: (( وإلا كان تخصيص الاسم المعين بالمسمى المعين ترجيحاً من غير مرجِّح ، وكان بعض من يرى رأيه يقول : إنه يعرف مناسبة الألفاظ لمعانيها ، فسئل ما مسمى أذغاغ ، وهو بالفارسية الحجر ، فقال : أجد فيه يَسا شديداً ، وأراه الحجر ))(١) ، فهو يرى أن اللغة نشأت قائمة على أساس هذه الصفة الطبيعية .

وقد تبنى هذا المفهوم بعده ابن جني في بدايات كتابه القيم (الخصائص) عند كلامه في نشأة اللغة ، ثم توسّع في الكشف عن هذه الدلالة وعقد أكثر من فصل لبيان الصلة الطبيعية بين الألفاظ وما تدلّ عليه (٥) ، ولم يقتصر على التناسب الطبيعي ، وإنما تعدّاه إلى ما هو أشمل من ذلك ، إلى الكشف عن التوافق بين جرس الألفاظ ودلالتها فيما لا صلة له بالمناسبة الطبيعية التي في الكون ،فقال : ((فإن كثيراً من هذه اللغة وجدته مضاهياً بأجراس حروفه أصوات الأفعال التي عبر عنها (٦) ، وضوب لذلك مثالاً فقال : ((ألا تراهم قالوا: قضم في اليابس ، وخضم في الرطب ، وذلك لقوة القاف وضعف الخاء ، فجعلوا الصوت الأقوى للفعل الأقوى والصوت الأضعف للفعل الأضعف))(٧) .

ولم تكن الدراسة الصوتية لدى القدماء علماً قائماً بنفسه كما هو الحال في علَمي النحو والصرف ، فقد قلّت مؤلّ فاتهم المنفردة فيها ، غير أنّ هذه الدراسة استقلّت بنفسها ، وصارت علما منفرداً من علوم اللغة في العصر الحديث نتيجة التطوّر العلمي الذي هيأ للدارس أجهزة دقيقة

<sup>(</sup>۱) العين (صوقر) ٦٠/٥

المصدر نفسه (صر)  $^{(7)}$  المصدر نفسه (صر)

<sup>(</sup>٢) ينظر طبقات المعتزلة: أحمد بن يحيى بن المرتضى٧٧، ولسان الميزان: ٢٩٩/٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> المزهر ٢٧/١ .

<sup>(°)</sup> ينظر باب (إمساس الألفاظ أشباه المعاني) ٤/٢ - ١٧٠ ، وباب (تصاقب الألفاظ لتصاقب المعاني) ١٥٤/١ ١٥٤ ا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخصائص ۱/۲۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> المصدر نفسه .

ومتقدمة ساعدته على كشف أسرار الصوت ومخارجه وصفاته، ونتج عن ذلك العديد من النظريات، مثل نظريتي: المقطع ، والفونيم ، كما تولّدت جملة من قوانين التعامل الصوتي مثل: المماثلة والمخالفة ، وجُمع كل ذلك تحت إطار علم الأصوات الحديث .

وتختلف القيمة الدلالية للتركيب الصوتى للكلمة ، إذ تقسم على قسمين(١):

- (۱) حكاية الأصوات: إذ تتسم طائفة من الألفاظ بطابع ايحائي في تركيبها الصوتي وهي كما عور عنها الخليل من باب (الحكاية) (۲) ، مثل خرير الماء وحفيف الشجر وصهيل الخيل. أي أنك تسمع صوتاً فتحاول أن تجد ما يحاكيه مما ينطق به الإنسان ، فليس الصوت دلّ بطبعه على معناه ، وإنها الإنسان هو الذي عور عن مثل هذه المسموعات بأصواتها ، فالمعاني أوحت بأسمائها من أصواتها .
- (٢) المناسبة بين الصوت والمعنى: التي قالها كثير من علماء العربية الذين سبق ذكرهم ، وهي أمر لا يوك إلا بعد أن يوضع اللفظ للدلالة على معن عمين ، إذ جاء الدارسون ونظروا في هذه الألفاظ وتدوها ، فبحثوا في أسباب تركيبها من تلك الأصوات التي جاءت عليها . وهذه المناسبة سماها المحدثون محاكاة الأصوات (Onomatopoeia) أو التوليد الصوتي (٤) .

والقسم الثاني المسمّى محاكاة الأصوات أو المناسبة بين اللفظ والمعنى هو ما سيتناوله البحث ، ويقف على تفريعاتها ومواضعها في تفسير التبيان . ولابد قبل ذلك من أن نعرض لأقسام الدلالة الصوتية في المفهوم الحديث<sup>(٥)</sup> ، وهما اثنان :

أحدهما : الدلالة الصوتية المطردة : وتضم نوعين أيضا :

(أ) الدلالة المعتمدة على تغير الفونيمات التركيبية للكلمة ، أي استعمال المقابلات الاستبدالية بين الألفاظ التي تؤدي إلى إحداث تغيير في المعاني مثل: طاب وشاب وعاب وخاب ، ومثل: الذُلّ والنلّ ، والعَوج و العَج .

(ب) الدلالة المعتمدة على تغير الفونيمات فوق التركيبية للكلمة ، وهي المَلمِح الصوتية المرافقة للكلام والمسمّاة (الظواهر التطريزية) وتشمل النبر والتنغيم .

<sup>(</sup>١) ينظر: المباحث اللغوية والنحوية عند ابن تيمية : هادي الشجيري٥٧ .

<sup>(</sup>٢) العين ٥٤/١ -٥٥ ، وينظر: التفكير الصوتى عند الخليل: خليل إبراهيم العطية ٩٥.

<sup>(</sup>٣) بحوث ومقالات في اللغة : رمضان عبد التواب ١٧ .

<sup>(</sup>٤) دور الكلمة في اللغة ٨٣ .

<sup>(°)</sup> ينظر: الدلالة اللغوية عند العرب: ١٦٦ ـ١٨٢ .

والأخرى: الدلالة الصوتية غير المطردة: وهي دلالة لا تخضع لقوانين ثابتة أو نظام مطرد، وإلأخرى دلالة يشوبها شيء من الغموض ؛ لأنها تقوم على التصور والافتراض بأن لكل صوت دلالة طبيعية على معنى معنى معين، وهي التي قال بها ابن جني في طائفة من الألفاظ، وتابعه في ذلك بعض المحدثين (١).

وقد تمثلت الدلالة الصوتية لدى الطوسى في الأقسام الآتية:

#### أولاً: الدلالة الصوتية المطردة:

- (۱) التغير الفونيمي التركيبي: ويعتمد القسم الأول من الدلالة الصوتية المطردة على طائفة من المفاهيم الصوتية الحديثة ، يرى البحث أنه من الفائدة الوقوف عندها وتحديد معانيها ، وهي :
- الاستبدال (Commutation): وهي عملية تقتضي وضع صوت أو مقطع لغوي مكان صوت أو مقطع لغوي آخر في كلمة واحدة ، بما يؤدي إلى تغير في دلالتها ، وتقع هذه العملية في الصوامت والصوائت معاً ، وتقوم على فكرة المغايرة والمخالفة ، إذ تستقل كلّ وحدة صوتية بكيانها الخاص وصورتها المستقلة ، وهي من الوسائل التي تعين اللغة على تنويع مفرداتها والتقريق بينها لتكون أداة تفاهم وتعبير صالحة بإجراء التبادل بين أصواتها بأن تغير صور الكلمات فتتغير معانيها ،ويكون لكلّ صوت منها قيمته اللغوية (٢) .
- المقطع اللغوي (Syllable): هو مجموعة صوتية بسيطة ، أو وحدة صوتية أكبر من الفونيم ويأتي بعده من حيث زمن النطق ، ويتكون من النواة المقطعية . وهي الصائت . ومن صامت واحد أو أكثر (آ)، إذ يبدأ بصامت يتبعه صائت ، وينتهي قبل أول صامت يرد متبوعاً بصائت. والمقاطع في العربية خمسة هي : القصير ، والطويل بنوعيه ( المفتوح والمغلق) والمديد والمؤيد والمتماد (أ) .
- الفونيم: ( Phonem ) له عدّة تعريفات، أهمها التعريف القائل إنه: أصغر وحدة صوتية قادرة على التمييز بين كلمتين مختلفتي المعنى ، وهو من أوضح التعريفات وأنسبها للغة

<sup>(</sup>۱) ينظر: الساق على الساق في ما هو الفارياق: أحمد فارس الشدياق ١/١ -٢، والفلسفة اللغوية: جرجي زيدان ٩٩، ١٠١، وأشتات مجتمعات في اللغة والأدب: عباس محمود العقاد ٤٤ -٤٤.

<sup>(</sup>٢) علم الأصوات العام: بسام بركة ١٦٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۸۰ (٤) أو الشاط أو التراا

 $<sup>^{(2)}</sup>$  أبحاث في أصوات العربية : حسام النعيمي  $^{(2)}$  ا.

العربية (۱) ، وقيل هو كلّ صوت قادرعلى إيجاد تغير دلالي (۲) . فالأصوات التي يؤثّر تباينها في دلالات الكلمات في لغة ما تكّون وحدة صوتية نسّميها فونيماً مثال : نالَ وزالَ وجالَ وقالَ ، إذ تمثّل: ن . ز . ج . ق فونيمات مختلفة ؛ لأنها تؤتي إلى تكوين كلمات مختلفة المعنى ،وتُعرف خاصية الأصوات في تغير معنى الكلمات باسم وظيفة (التمايز السيما نطيقي) للأصوات ،التي تتصّ على أنّ صوت التمأيز ليس له معنى في نفسه ،وإنّها هو قادر على قلب كلمة مفيدة ذات معنى إلى كلمة أخرى مغايرة (۱) .

وتعد ظاهرة (التغير الفونيمي) عامة في كل اللغات ؛ إذ لا يستقيم النظام اللغوي إلا إذا قام أساسا على قياسات مختلفة تعمل على التتويع والتسيق وربط التغير الصوتي بالتغير الدلالي ، مكونا سلسلة من الاختلافات المعنوية (أ). وبذلك تشخص قيمة الصوت الذي يؤمن متانة التركيب ويعده عن اللبس (أ).

وتتزع اللغة العربية إلى إيجاد أبنية متغايرة تتقابل ليستقل كلّ بناء بمعنى ، ويكون اختلاف المباني دليلاً على اختلاف المعاني<sup>(٦)</sup> ، وقد امتازت هذه اللغة في طائفة من صيغها بمرونة وقدرة على النتوع في دلالة الصيغة الواحدة على معانٍ عدّة ، من خلال استبدال أحد فونيماتها، إذ يسمى عندئذ ذلك المتغير مقابلاً استبدالياً ( Substitution Counter)، للفونيم الأصلي ؛ لأنه تسبّب بطوله في محلّه في تغير معنى الكلمة ، وصار يحمل في إطاره شيئاً من المعنى الجديد (٢) فشاب وطاب وعاب وخاب فيها ثلاثة تقابلات استبدالية للشين، هي :الطاء والعين والخاء ، وكذلك طاب وطار وطاف وطاح فيها ثلاثة مقابلات استبدالية للباء ،هي: الراء والفاء والحاء . وقد أكسبت عملية الاستبدال هذه المقابلات القدرة على حمل جزءٍ من المعنى والقيام بالوظيفة وقد أكسبت عملية والنحوية والسياقية ، الصوتية الصغرى ، مقابل الوظائف الكبرى المتمثلة بالمعجمية والصرفية والنحوية والسياقية ، فوظيفة هذه المقابلات هي وظيفة فونيمية (١)

وقد قامت ظاهرة الفروق الصوتية في العربية على نظام فونيمي دقيق ربط المخالفة الصوتية بالمعنوية ، فالتغير الدلالي يحدث بموجب قيم صوتية مختلفة تجعل تغير المعنى وفقاً لتغير

<sup>(</sup>١) الفونيم بين النحو العربي القديم وعلم اللغة الحديث: عبد المنعم ناصر ٧٩ (بحث).

 $<sup>\</sup>binom{(7)}{(7)}$  دراسة الصوت اللغوي : أحمد مختار عمر ۱۷۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الأصوات والإشارات: أكندراتوف ١٧٨. (٤) . : الألمانية المراتوف ١٧٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> دروس في الألسنية العامة : دي سوسير ١٨٣ . (<sup>0)</sup> الألسنية العربية : ريمون طحان ٢٣/٢

<sup>(</sup>٦) معاني النحو: فاضل السامرائي ١٠/١.

<sup>(</sup>Y) اللغة العربية: معناها ومبناها: تمام حسان ٧٦ -٧٧.

<sup>(^)</sup> علم اللغة (وافي)٣٠٢ ـ٣٠٣ .، والدلالة اللغوية عند العرب ١٦٦ .

الصوت ، أي : إنّ الفرق بين الدلالات يكون بعلامات تختص كلّ علامة بمعنى ، وقد تكون هذه العلامة حرفاً أو حركة أو بناء ، فأساس الفرق هنا أصوات تتكّون تبعاً لما يخدم المعنى (١) . رأى الطوسى :

لقد أدرك علماء العربية الأوائل أهمية الصوت في تغير المعنى وأشاروا إلى ذلك في شرحهم اللغوي لطائفة من الألفاظ التي تتطبق عليها عملية الاستبدال الفونيمي . وكان منهم الطوسي ، إذ أشار إلى ارتباط التغير الدلالي للألفاظ بالتغير الفونيمي ، وهذه نماذج لإشاراته تلك :

#### أ . الاستبدال الفونيمي في الصوامت : (Consonants)

ويأتي في فاء الكلمة وعينها ولامها . ولم يرد في التبيان مثال عن استبدال فونيمي في فاء الكلمة ، وإنما ورد في عينها ولامها :

#### ١ . الاستبدال في عين الكلمة :

شَنَفَ وشَفَ :ش . َ إِغ . َ فل . َ / شهر َع . َ / ف . َ

ذكر الطوسي هذا الاستبدال في قوله تعالى على لسان نسوة المدينة التي عاش فيها يوسف ، يصفن حبّ زوجة العزيز ليوسف عليه السلام : (قَلُ شَعْفَهَا حَبًا) [يوسف : ٣٠] ، وقال في تفسيرها : ((ومعنى الآية بلغ الحب شغاف قلبها وهو داخله ... )) ثم ذكر في معنى الشغاف ثلاثة أقوال ، أحدها : غلاف القلب ، وذكر الوجهين الآخرين بصيغة التضعيف : (قيل): إنه باطنه ، وقيل: أوسطه . ثم روى قراءتها بالعين (٢) قال : ((وي شَغَهَ هَ ا بالعين أي ذهب بها الحبّ كلّ مذهب من شَغ الجبال وهي رؤوسها، قال أمرؤ القيس (٣) :

أتقتُّ لُني وقَّد شَنَفْتُ فُوانها تعليم على الله المهنَّاة الرجلُ الطالي ))(١)

و (الشغاف) لغة: هو غلاف يحيط بالقلب فهو دونه كالحجاب (٥) ، وشغفه شغفاً بمعنى وصل إلى شغاف قلبه ، أما (الشغف) فهو أعاليه كلّ شيء ورأسه فشغف الجبل: رأسه وأعاليه ،

<sup>(</sup>١) الفروق اللغوية مع ملحق بها: على كاظم مشري ١٩٣

<sup>(</sup>٢) وهي قراءة الحسن البصري وابن محيصن، على حين هي لدى الجمهور (شغفها) بالغين ينظر إتحاف فضلاء البشر في قراءات القراءالأربعة عشر: أحمد عبد الغني الدمياطي ٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) ديوان امرئ القيس ، تحقيق : محمد أبي الفضل ابر اهيم ١٦٢ ، والبيت من الطويل .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيان ٦/٩٦ .

<sup>(°)</sup> ينظر: (شغف) في : التقفية في اللغة : البندنيجي ٥٨٠، والصحاح :الجو هري٤ / ١٣٨٢، ومقاييس اللغة :ابن فارس٣/ ١٩٥ ، وتفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم : سميح عاطف الزين ٤٧٠ .

وشغف القلب: هو رأسه المعلق عند النياط، وشعفه الحب: أي وصل إلى رأس قلبه (۱)، وقيل شغفه الحب: أحرق قلبه (۲).

وقد اختلف المفسرون في تفسير هذه الآية ، من غير أن يخرجوا عن القول بدلالتها على شدة حب زوجة العزيز ليوسف (عليه السلام) ، فذكر بعضهم أنّ حب يوسف قد خرق شغاف قلبها ووصل إليه (٦) ، وذكر آخرون أنه بلغ حبه القلب وسويداءه (٤) ، وقيل : قد دخلَ تحت شغاف قلبها وغلب عليه (٥) .

وفُسرت قراءة اللفظ بالعين بمعنى: أحرق قلبها . وأصله من البعير الذي بهنأ أو يُحتنى بالقطران لعليّة أصابته ، فتصل حرارة ذلك إلى قلبه ، ويستشهد الجوهري(ت بعد ٣٩٨هـ) لهذا المعنى ببيت امرئ القيس الذي ذكره الطوسي شاهداً على أنّ (الشَف) هو رؤوس الجبال (٢) . وليس ثمّة صلة بين رؤوس الجبال وقول امرئ القيس (شَغت فؤادها) بل مراده : أحرقت قلبها ويبدو أنّ الطوسي روى هذا البيت لشُهرته ، وندرة الشواهد الواردة فيها كلمة (شَف) ، وتشهد بذلك المعجمات اللغوية ، فهي جميعاً تتّ فق على شاهد واحد هو قول امرئ القيس المذكور سالفاً .

وعلى الرغم من هذه الاختلافات ، فإن معنى الآية عند أغلب أهل اللغة أنه قد ذهب بها كلّ مذهب (٢) ، وروي عن أبي عبيد القاسم بن سلاّم(ت ٢٢٤هـ) أن القراءتين بمعنى واحد، وهو عشق مع حُوقة (١) ، الأمر الذي دعا بعض المحدثين إلى القول إن معنى القراءتين سواء وإن اللفظين بمعنى واحد ، فليس ثمة تغير دلالي ولا استبدال فونيمي ، وإنها هو إبدال له جي ، واحتج لذلك بأن المقابلات الصوتية بين اللغات كشف ت أن الغين المعجمة في العربية تقابل العين المهملة في كلّ من لغات المجموعة الكنعانية والآرامية ، وعلى هذا فالمادة الأعجمية (شَف) تقابل المادة العربية (شَف) ، وسياقها في قصة يوسف بوسف بوسف بوسف أبوشحها لهذا الاحتمال (١).

ولكن هذا القول يقودنا إلى تكلف افتراض وجود لفظة أعجمية في القرآن الكريم على الرغم من وجود مثيلها العربي الذي يتفق والسياق القرآني لفظاً ومعنى ، ف (شَفَ) في العربية بمعنى

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مقاييس اللغة ٣ / ١٩٥

<sup>(</sup>۲) الصحاح ٤ / ١٣٨٢ .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن :الفراء ٢ / ٤٢ ، والمحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات وعللها : ابن جني ١ / ٣٣٩ ، والكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التنزيل:جارالله الزمخشري ٢ / ٤٦٢ .

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن وإعرابه الزجاج ١٠٥/٣.

<sup>(°)</sup> فتح الَّقدير الجامع بين فني الرَّواية والدراية من علم التفسير : محمد بن علي الشوكاني ٣/ ٢١ ـ ٢٣ . . . .

<sup>(</sup>۱) الصحاح ٤ / ۱۳۸۲ .

<sup>(</sup>۷) معاني القرآن للفراء ۲/۲۶، و جامع البيان عن تأويل أي القرآن: الطبري ۱۲ / ۱۹۷ ـ ۲۰۰ ، ومعاني القرآن الكريم: أبو جعفر النحاس ۳ / ۶۱۸ ، والتفسير الكبير: فخر الدين الرازي ٦/ ١٨ / ٤٤٧ ـ ٤٤٨ ، والجامع الأحكام القرآن: القرطبي ٩ / ١٧٦ .

<sup>(^)</sup> الغريب المصنف أبو عبيد القاسم بن سلام . وينظر: المزهر ١/٥٥٠ .

<sup>(</sup>٩) الدلالات اللغوية والتغيّرات الفونيمية: اسماعيل أحمد الطحان ٤٧ (بحث) .

أُحرق ، وهو متناسب مع دلا لة النص الذي يصف شدة حب زوجة العزيز ليوسف (عليه السلام )، ولاسيما أنه لفظ معروف في كلام العرب لوصف شدة الولاع وحُوقة الفُواد ، فما الداعي إذن إلى إنكار حدوث تغير دلالي سيه التغير الفونيمي وهو أمر ثابت لغة وقد اتفق عليه أغلب علماء العربية .

و لو حاولنا إجراء مُوازنة صوتية بين ( شَف وشَغ) لوجدنا كلاً منهما مُتناسباً بأصواته مع معناه الذي يد للّ عليه ، فالشَغ يمسّ القلب برقّة وعذوبة يذوقها الولهان أول حُبه،وأوحى بذلك صوت الغين الرخو المجهور (۱) ، الذي يوحي دائماً بشيء من الخفاء والمُغوض ، في نحو خُمض وغفى وغار وغاص وَغطي وغلّى وغلّم ، فكأنّ الحبّ متخفياً بين جَبات القلب ، أما الشَف فهو إحراق للقلب ولمُوعة واتقاد ، وكأنه يحصل بعد بلوغ الحبّ أمداً طويلاً ، وأوحى بذلك صوت العين المتوسط المجهور (۱) الذي يوصف بأنه أطلق الأصلات وأفخمها جرساً ، وأنصعها سمعاً (۱)، فهو دائماً يوحي بالوضوح والعلانية في نحو : شَع ، وشَعر ، وعَلنَ ، وعرفَ ، وعَم وسُعر ، وضلاً عن أنّ تجاور الصوتين يبيح التبادل بينهما ، إذ العين حلقية والغين طبقية (۱) .

#### ٢ . الاستبدال في لام الكلمة :

السّب مُ والسّبخُ : ء . َ ل إس . َ بح/. أُ ع . أَ بَح . أُ

روى الطوسي هذا الإبدال في قوله تعالى: ﴿إِنْ لَكَ فِي النّهَامِ سَبُحاً طُودٍلا﴾ [المزمل :٧] ، وقال في معناه: ((إن لك يا محّد في النهار مُتصرّفاً ومنقاباً ، أي ما تقضي به حوائجك ، وقرأ يحيى بن يعمر بالخاء ، وكذلك الضحاك ، ومعناه التوسعة ،، يقال : أسبخت القطن إذا وسّعته للّندف ،ويقال الما تطابر من القطن وتفرق عند الندف سبائخ ، والسّبح المرّ السهل ، كالمّر في الماء ، والسبح في عمل النهار هو المّر في العل الذي يحتاج إلى ضياء ...))(٥) . و(السّبح) لغة : المّر السريع في الماء وفي الهواء (١) : يقال سَبح سَبحاً وسِباحة ،واستعير لمرّ النجوم في الظك،ولَجِي الفرس ولسُرعة الذهاب في العل،و (التّسبيح): تنزيه الله تعالى،وأصله المّر

<sup>(</sup>۱) الكتاب ٤ / ٣٣٤ ـ ٤٣٤ .

<sup>(</sup>۲) الكتاب ٤ / ٣٣٤ ـ ٤٣٤ ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> العين ۱ / ۵۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) المحيط في أصوات العربية :محمد الأنطاكي١٨ ـ ١٩ .

<sup>(°)</sup> التبيان ١٦٣/١٠ .

<sup>(</sup>١) ينظر: (سبح) مقاييس اللغة ١٢٥/٣ ـ ١٢٦ ، ولسان العرب: ٢٧٠/٢ .

السريع في عبادة الله تعالى (٢). وقيل (السبح) الفراغ (٢). وأما السبخ فهو الخفّة في الشيء، يقال للذي يسقط من ريش الطائر السبيخ، ولِما يتطاير من القطن عند الندف السبيخ أيضاً (٤).

وبتعدد هذه المعاني في القراءتين (٥) تعدّت تفسيرات المفسّرين لهذه الآية ، فعن ابن عباس (ت ٦٨هـ) أنّ المراد :لك فَراغ طَويل في النهار لَوْمك وراحتك ، فاجعل ناشئة الليل لعبادتك (٦) ، وقيل : هي النوم ، فلك نوّم طويل في النهار لتستعين به على قيام الليل (٧) . وعن قراءتها بالخاء قيل نهي التوم ، والخفّة والاستراحة ، مأخوذة على سبيل الاستعارة من تسبيخ القطن والصوف ، والمعنى أنّ لك في النهار سعة لقضاء حوائجك ولك مُدّسع للتصرّف والتقلّب وانشغال البال وتفرّق القلب بالشواغل الدنيوية (٨) .

وقد عرفت العربية تعاقُب الحاء والخاء على طائفة من ألفاظها ، وقد ترد أحياناً بمعنى واحد ، الأمر الذي دعا بعض المحدثين إلى ترجيح أن تكون (سَبح وسَبَخ) بمعنى واحد ، وأن هذا التغير الفونيمي لم يؤد إلى تغير دلالي ، وأن القراءة بالحاء تعزى إلى أهل الحاضرة ، على حين تعزى القراءة بالخاء إلى أهل البادية ، إما يمتاز به هذا الصوت من الفخامة والإطباق التي يميل إليها أهل البادية (٩) .

ولكنّ الراجح لدى الباحثة هو أنّ التغير الدلالي حاصل ؛ لأنّ لكلّ منهما أصل لغوي ثابت يختلف عن الآخر ، فالسبح غير السبخ والعلاقة بينهما توحي بإمكان البكل : إذ هما متقاربان مخرجاً وصفة ، فكلاهما رخو مهموس (١١) ، وهما متجاوران ، إذ الحاء حلقية والخاء طبقية (١١) ، كما أنّ معنييهما يتناسب وسياق الآية ،فعلى هذا لامسوغ لإنكار أثر الفونيم في هذا الاستبدال، إذ يصبّ كلّ منهما في مسار معنوي موازٍ للآخر ليعطيا معا البعد الدلالي الموحّد للآية ، وهو أنّ للإنسان مدّسعا من الوقت والراحة والنوم والعمل في النهار ، يتصّرف فيه كيف يشاء ، فليجعل إذا جزءا من الليل للعبادة وذكر الله والتقرب إليه .

<sup>(</sup>٢) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم (سبح) ٤٠٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> لسان العرب (سبح) ٤٧٠/٢ .

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة (سبخ) ١٢٦/٣ .

<sup>(°)</sup> قرأها يحيى بن يعمر بالخاء ، وقرأها الباقون بالحاء ينظر: مختصرفي شواذ القراءات من كتاب البديع الابن خالويه ١٦٤٤ .

<sup>(</sup>٦) جامع البيان ٢٩ /١٣١ ، والجامع لأحكام القرآن ١٩ /٤٢ .

<sup>(</sup>٧) البحر المحيط: أبو حيان الأندلسي ٣٦٣/٨.

<sup>(^)</sup> ينظر: معاني القرآن للفراء  $194/^{1}$  ، جواهر الحسان في تفسير القرآن الثعالبي  $194/^{1}$  ، والكشاف  $194/^{1}$  ، ومدارك التنزيل وحقائق التأويل :النسفى  $194/^{1}$  ، والجامع لأحكام القرآن  $194/^{1}$  .

<sup>(</sup>٩) الدلالات اللغوية والتغيرات الفونيمية ٥٥ ـ٥٦ .

<sup>(</sup>۱۰) الكتاب ٤٣٣/٤ \_ ٤٣٤

<sup>(</sup>١١) المحيط في أصوات العربية ١٨ ـ١٩ .

## نَضَخَ وَنَضَحَن . مَن صَل . خ / . ن صَل الله عَل الله عَلْ الله عَل الله عَل الله عَل الله عَل الله عَلْ الله عَلْ الله عَلْ الل

ورد هذان اللفظان في تفسير قوله تعالى في وصف الجنة التي وعد بها المتقون: ﴿ فِيهِ مَا عَيُنَانِ نَضّاً خَنَانِ ﴾ [الرحمن: ٦٦] ،إذ قال الطوسي (( ومعنى (نضّاختان) فوارتان بالماء . وقيل : نضّاختان بكلّ خير . والنضخ . بالخاء . أكثر من النضح . بالحاء . لأنّ النضح غير المعجمة : الرشّ ، وبالخاء كالوك الفوارة التي ترمي بالماء صُعاً ))(١) ، فعلّل الرشّ الذي بالخاء ، لأنه أدلّ على تلك النعمة الإلهية المُتمدّلة برشّ الماء بتدفّق .

و ( النَضْح) لغة : يدلّ على شيء يُندِي ،وماء يُشّ ، ويُقال لكلّ ما رَقَّ : خَنعَ ؛ لأنّ الرشّ رَقيق ، فيقال : نضَحْتُ البيت بالماء ، ونضَح جلده بالعوق . أما ( النَضْخ) فهو قريب من النَضْح ، إلا أنه أكثر منه ، فهو دفق الماء ، ولذا قيل : غيثٌ نضّاخ أي كثير اله طول ، وعين نضّاخة كثيرة الماء فوارة (٢) .

ويت فق أهل اللغة والتفسير على أن الآية قُرئت بالحاء والخاء، وأن في هذا الاستبدال الفونيمي تغيراً دلاليا (۱) ، ولكنهم اختلفوا في تحديد هذا الذي تنضخ به العينان ، فقد قيل : هوالخير والبركة ، وقيل : هو المسك والعبر والكافور ينضخ على أولياء الله ، وقيل : هو الماء والفاكهة (١) . والراجح هو الماء ؛ لأنه المعروف في العيون ، إذ كانتا عيني ماء (٥) .

ولو تأمنا الفارق الدلالي المترتب على الفارق الصوتي ، لوجدناه ماثلاً في الصوتين المبدلين ، فالخاء والحاء كلاهما رخو مهموس<sup>(٦)</sup> ، ولكن الخاء الطبقية أكثر احتكاكاً ؛ إذ يقترب جدار الطق من الطبق فيضيق مجرى الهواء فيسمع له عند مروره صوت مفخّم قياساً للحاء الحلقي الذي يتسع فيه م جرى الهواء فيع فيه محبثاً خفيفاً خافت الصوت يكاد يقترب من الهاء ، فحاكت شقّ احتكاك الخاء قوة كفق الماء من العين الفوارة ، كما حاكت رقيّة احتكاك الحاء رقيّة رضّ الماء من العين الفوارة ،

<sup>(</sup>۱) التبيان ۹ / ٤٨٣ <u>.</u>

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الخصائص ١٦٠/٢ ، وروح المعاني في تفسير القرآن والسبع المثاني أبو الثناء الألوسي ٢٧ /١٢٢

<sup>(</sup>١٤) جامع البيان ١٥٦/٢٧ ـ ١٥٩ ، والجامع لأحكام القرآن ١٧ /١٨٥ .

<sup>(°)</sup> جامع البيان ١٥٧/٢٧ . (<sup>°)</sup> الكتاب ٤٣٤٤ .

وفي ذلك يقول ابن جني ((النَضْح بالحاء غير المعجمة للماءالسخيف يخِفّ أثره وقالوا: النَضْخُ بالخاء لما يَقوى أثره قبيل الثوب ونحوه بللا ظاهراً؛ وذلك لأنّ الخاء أوفى صوتاً من الحاء، ألا ترى إلى غلَظ الخاء ورقّة الحاء))(١).

وقد جعل الطوسي لهذه العين النضّاخة ميزة تفرقها عن غيرها من العيون المتنفقة ،هو أنّ الماء فيها يتفجر طُبع داً) أي يت نفق باتجاه العلّو لقوته وشنّة اندفاعه ، وفي هذا إشارة إلى الخير الوافر ، والمنعم المستعة والمنظر الحسن الذي يفيض على أهل الجنة ، وهو ما أيده أيضا فخر الدين الرازي (ت٢٠٦ه) في تفسيره ،إذ جعل صعود الماء إلى أعلى شرطاً في الوصف بالنضخ ، وليس قوة الماء فحسب (٢) .

#### ب. الاستبدال الفونيمي في الصوائت القصيرة (الحركات): (Vowels)

تقوم الحركات في العربية بوظيفتين<sup>(٦)</sup>: الأولى: عاّمة ترجع إلى كون الصوامت أصواتاً الا يمكن النطق بها من غير أن تكتنفها الحركات، فلا كلام بلا حركات، وحياة الحرف بحركته وموته بفقدها، وقد كان سيبويه مصيباً حين سمى الحرف الساكن ميّتاً والحرف المتحرك حياً (٤).

والأخرى: خاصة ترجع إلى ما تؤيه الحركة في نظام العربية من تغير في معاني الجذر الواحد ،أي أنها تفرق بين الدلالات وتمي ّز بين الصيغ ، إذ تتقابل الحركات في مباني الألفاظ فتحدث تغيراً واضحاً في معانيها . فنتجت من ذلك ظاهرتا المثنيات والمثلثات ، فغالباً ما يحصل تغير البناء في العربية من طريق المغايرة بين الصوائت القصيرة (الحركات) على وفق تبادل مُسَق يخضع لنظام العربية وأسلوبها في تركيب أصوات الكلمة .

وي سمّي بعض المحدثين هذه الظاهرة نظام تعاقب المصرّوتات أو التحوّل الداخلي ، ويعدّه المنبع السهل الذي تستعين به اللغة لتستحدث من أصولها الثلاثية ثروة هائلة من المفردات (٥) .

وقد وقف علماء العربية عند هذه الفوارق الصوتية القائمة على اختلاف الحركة ، فبينوا أنّ العربية تتّخذ من الحركة وسيلة للتفريق بين معان متقاربة ، وسعوا إلى الكشف عن هذه المعاني<sup>(١)</sup> .

وأقوى الحركات هي الضمة ، وتليها الكسرة ، وأخفهن الفتحة ، وقد أدرك القدماء أنّ صفتي القوّة والضّعف تتصلل بالمعنى، وأشاروا إلى ذلك ومنهم سيبويه (١) والمبرد (٢) (ت ٢٨٥هـ) وابن جني (٣) ، والشريف الرضي (٤) ، والرضي الاسترابادي (٥) (ت ٢٨٦هـ) ، وغيرهم .

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۱۹/۲ ، وينظر: الخصائص ۱۹۰۲ .

<sup>(</sup>۲) التفسير الكبير ۱۰/ ۳۷۹/۲۹ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الفروق اللغوية ٢٠٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> دراسات في اللغة والنحو: ٣٥، وينظر: الكتاب ١٦٤/٢، ٢٢٢، ٣٦٣، ٣٦٩، ٣٧٠.

<sup>(°)</sup> العربية الفصحى ٥٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> ينظر: إصلاح المنطق : ابن السكيت ٣٧ ، وتأويل مشكل القرآن: ابن قتيبة ٤٨٣ ، وتفسير غريب القرآن:ابن قتيبة ٤٨ ، ٥٤ ، ١٢٢ ، وأدب الكاتب:ابن قتيبة ٣٠٧ ، والفصيح: ثعلب ٣٣٠ ، والفائق في غريب الحديث:جار الله الزمخشري ٤٩٩١ .

#### رأي الطوسي:

لقد حرص الطوسي على التنبيه على اختلاف الدلالة باختلاف الحركات ، وبيان التقابل الدلالي بين الألفاظ المتّفقة في الأصل اللغوي والمختلفة في الحركة ، وقد وردت لديه متتّوعة على الأقسام الآتية :

#### ١ . الاستبدال الفونيمي بين الضَّمة والكسرة :

روى الفراء (٢) وأبو عبيدة (١) (ت ٢١٠ه) ، والأخفش (١) ، هذا الإبدال في فاء (في لله في نحو: مرية ومرية ، وعدوة وعدوة وإسوة وأسوة . وكذلك في فاء (في عال ) نحو: شُواظ وشِواظ، وورد في تفسير التبيان مثالان لهذا الاستبدال هما:

الإربة والأربة : ءَ لُه و رابت الله عَـ لَه راب ارت . أ

قال تعالى: ﴿غُينِ أُولِي الإِمهُ مِنَ الرَّجَالِ ﴾ [النور: ٣١] ، وقال الطوسي في تفسيرها: (( الإربة بالكسرر الحاجة ، والأُربة بالضمّ الُقدة ؛ لأنّ ما يُحتاج إليه من الأمور يقتضي الُقدة ولأنّ العقدة كالُقدة حتى تتحلّ لسدّ الخلة ؛ ولأنّ الُقدة التي تمنع من المنفعة يُحتاج إلى حلّها ولأنّ العقدة عمدة الحاجة))() . فقرق بينهما في الدلالة ، منّبها أيضا على ما بينهما من معنى

و (الإربة) لغة: من أرب ،وهي الحاجة، وقيل: هي الدهاء والبصر بالأمور ،وهو من العقل (١٠)، وهي أيضاً فرط الحاجة المقتضى للاحتيال في دفعه (١١).

وقيل في تفسير الآية: إنّ المراد هو الأبله أو المعتوه (١) ، أو هو الذي لا يشتهي النساء لصغر سنّه ، فلا حاجة له بهنّ (١) . وقيل هم الأعمام والأخوال وسائر المحارم (٣).

<sup>(</sup>۱) الكتاب ۲۸/۲ ، ۲۹۷ .

<sup>(</sup>۲) المقتضب المبرّد ۱۸۹/۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الخصائص ١٩/١ ، والمحتسب ١٨/٢ ـ ١٩ ، ٣ / ١٧ .

نلخيص البيان في مجازات القرآن :الشريف الرضي  $(^{(2)})$ 

 $<sup>(\</sup>circ)$  شرح الكافية: الرضى الاسترابادي  $(\circ)$  .

<sup>(</sup>٦) معانمي القرآن للفراء ١١٧/٣، ٣٣٩/٢.

<sup>(</sup>٧) مجاز القرآن:أبو عبيدة ٢٩٩/١، ٢٤٤/٢.

<sup>(^)</sup> معانى القرآن الأخفش ٣٥١/٢

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> التبيان ۲۳۰/۷.

<sup>(</sup>١٠) ينظر: (أرب) في العين ٢٨٩/٨ -٢٩٠ ، ومقاييس اللغة ٨٩/١ - ٩٠ ، ولسان العرب ٢٠٨/١ - ٢٠٩

<sup>(</sup>۱۱) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٧٣

<sup>(</sup>۱) جامع البيان ۱۲۲/۱۸، ومعاني القرآن ۱۵/۵۲۰ .

<sup>(</sup>۲) جامع البيان ۱۲۲/ ۱۸

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> مدارك التنزيل وحقائق التأويل ٤٤/٣ .

والتعلي ل الصوتي لهذا الاستبدال هو أن العدة أشد عبراً من الحاجة ، فيقال أرب الرجل: إذا تشدّ وتحكّر ، وتأرب عليهم: إذا التوى وتعّر (ئ) ، ولذا جاء اللفظ بضم الهمزة ، إذ يتناسب الضم الثقيل مع العقدة المجهدة والشاقية كما يتناسب الكسر الأقل ثقلاً مع الحاجة الأقل كلفة من العقدة .

وفي وقوفه عند قوله تعالى في الذكر العطِر : ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُلَاذًا ۗ إِلاّ كَبِيراً لَّهُمْ لِعَلَّهُمْ إِلَيْسِ

يَنْجِعُونَ ﴾ [ الأنبياء: ٥٨] ،قال الطوسي في تفسيره (( جُذاذاً بالضّم مصدر يراد بها : القِطَع ،على زنة ﴿ عال) كُرفات وفُتات ورُقاق وجذذته أجده جذّاً أي قطّعته ، ومن كسر الجيم جِذاذ ؛ فأنه أراد جمع جذيذ (فعيل) بمعنى مجذوذ ، ومثله كريم وكرام ، وخفيف وخفاف))(٥).

و (الجُذاذ) لغة : من جَدَّ يجِدُّ جَذا ، وهو إما كسَر أو قطَّع، فجُذنتُ الشيء: كسّرتُه، وجذذت أَقطَّعت مُه وفت ته ، ويقال: لقطَع الفضّة الصغار ولحجارة الذهب المتكسّرة (جُذاذ)<sup>(١)</sup>.

ويتابع صاحب التبيان الفراء في تفسيره لهذه الآية (١) ،وهو ما اتفقت عليه أغلب التفاسير (١) ، ومفأده أنّ (جُذاذا ) بالضم جمع جَنيذة، وهي القطعة الواحدة المكسورة ، و (جِذاذا ) بالكسرجمع جَنيذ ،وهو الشيء المتكسّو إلى قِطَع ، ومن ثم فإنّ (جِذاذا ) جمع للأصل و (جُذاذا ) جمع للفرع ؛ ولأنّ القِطَع المتكسّوة نتجت عن عملية التكسير والتقطيع التي تحتاج إلى جهد ، لذلك فهي بحاجة إلى صوت بُحاكي هذا الجهد ، فكانت تلك الضمّة التي تفوق الكسرة ثقلاً .

#### ٢ . الاستبدال الفونيمي بين الضَّمة والفتحة :

روى أبو عبيدة هذا الإبدال في فاء (فُعلى)(١) .ومن أمثلته في تفسير التبيان الألفاظ الآتية: الخُلة والخَلة ع. وَ لَ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة ١ /٩٠ ـ ٩١ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٧/ ٢٥٧. وقد قرأ الكسائي والأعمش وابن محيصن (جذاذا)بكسر الجيم، وقرأها الباقون بالضم ينظر: إتحاف فضلاء البشر ٢١١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: (جذذ) التقفية في اللغة ٣٣٩ ، والصحاح ٢ /٥٦١ ، ومقاييس اللغة ١ / ٤٠٩ ، ولسان العرب ٣ / ٤٧٩ ، وتفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ١٩٠٠ .

<sup>(</sup>۷) معانى القران للفراء ۲۰٦/۲.

<sup>(^)</sup> ينظر : معاني القرآن : الكسائي ١٩٦، وجامع البيان ١٧ / ٣٨، وجواهر الحسان ٤ /٢١، والتفسير الكبير / ٨ / ٢٢ / ١٥٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مجاز القرآن ۱ / ۲٦۲ .

في قوله تعالى: ﴿ وَاتَّخَلْ اللهُ إِنْ الْهِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٢٥]، إذ فسر الطوسي لفظ (الخليل) بأنه مشتق من الخلّة، وهو ((بضّم الخاء الصداقة ، والخلّة بفتح الخاء: الحاجة ، واستعمل في الحاجة للاختلال الذي يلحق الفقير فيما يجتاج إليه ،والخلّة بمعنى الصداقة ؛ فلأن كلّ واحد منهما يسدّ خلل صاحبه في المودّة والحاجة))(١).

والخَلَّة لغة من الخَلَّ بمعنى الفَرجة أو الظل بين الشيئين ، ومنه الخَلَّة : الفقر ؛ لأنه فرجة في حاله. والخليل : الفقير (<sup>7)</sup>، وقيل : إنّ الخَلَّة هي الاختلال العارض للنفس ، إما لشهوتها لشيء أو لحاجتها إليه (<sup>3)</sup> ثم اختصّت لمن به خلّة شديدة أي خصاصة ، فخلّ الرجلُ بمعنى افتقر ، واختلّ الى كذا : احتاج إليه (<sup>6)</sup>

أَم الخُلَة . بالضّم . فهي الصداقة المختصّبة التي ليس فيها خَلل ، تكون في عفاف . يقال خاللتُ الرجل خلالاً بمعنى: صادقته ، والخِلّ الوِد والصديق، والخليل : الصديق<sup>(۱)</sup> ؛ لأنّ المودّة تتخلّل النفس وتتوسطها ، أو لأنها تخلّ بالنفس فتشعر بالحاجة إلى ذلك الصديق<sup>(۷)</sup>.

وقيل في معنى الخليل في هذه الآية: إن إبراهيم (عليه السلام) كان يوالي في الله ، ويعادي في الله ، ويعادي في الله ، ويحب في الله ويبغض في الله ، فاتخذ ربه خليلاً لا يبغي سواه (^) . وقيل: هي من الافتقار ، والمعنى: إنني أبرأ من الاعتماد أو الافتقار إلى غير الله ، وإنما أنزل فقري وحاجتي بالله تعالى (٩) .

والخلّة التي بمعنى الحاجة تختصّ بالحاجة المادّية من مال أو طعام أو أمور معيشية ، وهي ممّا يمكن أن يحصل عليه الإنسان بوسيلة أو بأخرى فهي بهذا ميسورة الحصول ، ولذا عو عنها بالفتحة الخفيفة ، على حين أن الخلّة التي بمعنى الصداقة تختصّ بأمر معنوي ، قد يصل إلى درجة التعلّق الشديد بين الخلّين بحيث لا يمكن لأحدهما الاستغناء عن الآخر ، وهذا التعلّق الروحي تُكابد فيه النفس أحاسيس أصعب من الحاجة المادّية . ولذا وردت الضمّة لتحاكي هذه الصعوبة والمعاناة النفسية . وقد أشار الطوسي إلى شيء قريب من هذا المفهوم في موضع آخر ، وهو أنّ العرب تختار للأشياء المادّية الحركة الخفيفة ، وللأشياء المعنوّية الحركة الثقيلة ، وسنقف عليه إن شاء الله فيما هو قابل .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۳ / ۳٤۱ .

<sup>(</sup>٣) مقاييس اللغة (خلّ) ٢ /١٥٥ ـ١٥٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم (خلّ) ٢٩٣

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (خلّ) ١١/ ٢١٥-٢١٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٧) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم٢٩٣.

<sup>(^)</sup> جامع البيان ٢٩٧/٥ ، والجامع لأحكام القرآن ٤٠١/٥ . (<sup>1)</sup> جواهر الحسان ٢٩٧/١ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٠٠/١٠ .

القُرح والقَرح : ع أ قل أح / على القُرح والقرح : القل القرح والقرح القل القرح والقرح القراح ا

في قوله تعالى: ﴿إِن يَمْسَكُمْ قَرَحُ فَقَلْ مَسَ الْقَوْمُ قَرَحُ مَثْلُمُ ﴾ [آل عمران: ١٤٠] ذكر الطوسي في هذه الآية قراءتين (١) ، فقد قرأها أهل الكوفة إلا حفصاً بضم القاف من ﴿قُرح) وقرأها الباقون بفتحها ، ثم فرق بين القراءتين دلالياً فقال: ((الفرق بينهما أن القرح بفتح القاف . الجراح ، والقررة . ألم الجراح ، على قول أكثر المفسّوين )) ثم حكى بصيغة التضعيف (قيل): إنهما لغتان (١) .

والق رح لغة : من ق رح يقر و قرحاً بمعنى جُرِح ، وهو عض السلاح مما يجرح الجسد (٢) ، والق رح ما يخرج من ق روح ، فالقريح : الجريح ، و الق رح :الذي خرجت منه الق روح (٤) ، وقيل القرح بالفتح أثر الجرح من شيء يصيب الجسد من الخارج . والق رح أثره من الداخل ، أو هو ألم الجرح (٥) .

وروي عن الكسائي (ت١٨٩هـ) والأخفش أنّ القراءتين لغتان بمعنى واحد (٢) ، ولكنّ أكثر المفسرين . ومنهم الطوسي . يفّرقون بينهما ، إذ يوافقون ما قاله الفّراء من أنّ ((القُرح: ألم الجراحات ، وكأنّ القَرح: الجراح بأعيانها )) (٧) . فبينهما إذن فرقٌ واضح ، ونقل ابن خالويه (ت٣٧٠هـ) مثل هذا القول عن الكسائي ايضاً (٨) .

ولأنّ ألَم الجُرح فيه أذ ي ، وهو أمر حسيّ ملموس ؛ لذلك اختيرت له الضمّة ، وجعلت الفتحة الخفيفة للجُرح نفسه .

الْهِونُ والْهِونُ يَم . َ لَهِ . أُن ل أَ / ﴿ وَإِن . أُ

<sup>(</sup>۱) قرأها أبو بكر وحمزة والكسائي وخلف بضم القاف ووافقهم الأعمش،وقرأها الباقون بالفتح، ينظر إتحاف فضلاء البشر ١٧٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۲۰۰/۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> لسان العرب (قرح) ۷/۲۵۰ .

مقاییس اللغة (قرح)  $^{(2)}$ 

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن للكسائي ١٠٧ ، ومعاني القرآن للأخفش ١/٥١٠

<sup>(</sup>۷) معاني القرآن للفراء 772/1 ، وينظر جامع البيان 1.07/2 1.10/2 ، وإعراب القرآن أبو جعفر النحاس 1.07/2 ، والجامع لأحكام القرآن 1.07/2 .

<sup>(^)</sup> إعراب القراءات السبع وعللها وحججها : ابن خالويه ١١٩/١ ،وينظر معاني القرآن للكسائي١٧٠.

في قوله تعالى : ﴿ أَيُمْسِكُ مُ عَلَى هُونِ أَمْ يَكُسُ مُ فِي النَّرَابِ ﴾ [النحل : ٥٩] ، إذ قال الطوسي في تفسير (هون) : (لله ُ ونُ أي الله َ وان والمشقّة ، ومنه عرداب اله ون) (١) ، قال المُطيئة :

## فلّما خشيتُ البّهن والعير مُسكٌ على رغمه ما أثبتَ الخيلُ حافَوه (٢)

فإذا قالوا: أقبلَ يمشي على هُون ، لم يقولوا إلا بفتح الهاء ، وقال المبرّد لله ون بضم الهاء لأعرفه في الرفق ، وإنما هو بفتح الهاء كما يقال : سِرْ عليه هَوناً أي : رفقاً ))(٢) .

والله ون) لغة: من هان يهونُ هُوناً ، بمعنى : خفُّ '' ، وقيالله: ون واله وان واحد وهو اللين (') ، وقيل اله ون اله وان ، واله ون : الرفق (<sup>۲)</sup> ، والسكينة والوقار (<sup>۲)</sup> . وقيل إنّ اله وان على وجهين : أحدهما تذلّل الإنسان في نفسه لما لا يُلحِق به عَضاضة فُهِدَح به ، والآخر : أن يكون من جهة متسلط مستخفّ به في أنم به (<sup>۸)</sup> .

وذكر الفراء أن اله ون بالضم لغة قريش ، وبعض بني تميم يجعلونه مصدراً للشيء الهين ، وإذا قالت العرب: أقبلَ يمشي على هونه ، لم يقولوه إلا بالفتح (٩) ، واحتج لذلك بقوله تعالى: (يَمشُونَ عَلَى الأَمن هُوناً ) إلفرقان :٦٣] ، وأكثر المفسرين على أن (هوناً) هنا مصدر الهين من السكينة والوقار ، وأنّ اله ون في آية النحل بالضم اله وان من الذلّ والاستصغار (١٠) .

ولأنّ اله ون فيه استخفاف وإذلال للنفس الإنسانية ، وهو أمر عسير لا يرضاه الحرّ الأبيّ ، لذلك اختيرت له الضمّة الثقيلة لملاءمتها ثقل معنى الذلّ على النفس ، واختيرت الفتحة لله ون الذي هو اللين والسكينة ، إما لهامن خِفّة وسُهولة في النطق تُلائم المعنى المواد .

وهناك أمثلةً أخرى في هذا النوع من الاستبدال الفونيمي وردت في تفسير التبيان (١).

#### ٣. الاستبدال الفونيمي بين الكسرة والفتحة:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> فصلت :۱۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر ديوان الحطيئة

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲۹٤/٦

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (هون) ١٣ /٤٣٩ .

<sup>(°)</sup> التقفية في اللغة (هون) ٦٥٧ (٦) ...: ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ... ( ...

<sup>(</sup>١) ينظر: (هون) الصُحَاح ٢٢١٨/٦ ، ولسان العرب ١٣ / ٤٣٩ .

<sup>(</sup>٧) مقاييس اللغة (هون) ٢١/٦

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٩٠١ . (<sup>9</sup>) انعاز مقردات ألفاظ القرآن الكريم ١٠١ .

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن للفراء ١٠٧/٢.

<sup>(</sup>١٠) غريب الحديث لابن قتيبة ٥٠٢/١، و جامع البيان ١٤ /٨٤، ١٢٤، ومعاني القرآن الكريم ٧٦/٤، وجواهر الحسان ٤/٨، والجامع لأحكام القرآن ١٣ /٨٦، ٣٤٩/١٥.

<sup>(</sup>١) ينظر: الأكل ٣٣٩/٢ ، والحب ١٠٠٠٦ ، والروح ١١٠٩ .

روى الفراء وأبو عبيدة والأخفش هذا الإبدال عن العرب في طائفة من الألفاظ (٢). ومن أمثلته في تفسير التبيان الألفاظ الآتية:

الْحَمَلُ وَالْحِمَلُ : ع ـ أَلَحُ . لُح ـ أَلُ حُر اللَّهِ م اللَّه ـ أَلَّ حَلَّ اللَّهُ اللَّه اللَّاللَّه اللَّه اللَّاللَّه اللَّه اللَّاللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه

قال تعالى ﴿ الله يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُ أَنْهَى ﴾ [ الرعد : ٨] وقال الطوسي: ((الحمل بفتح الحاء ، ما كان في النَّجوفِ ، وكذلك ما كان على نخلة أو شَجرة فهو مفتوح . وبكسر الحاء (الحِمل) ما كان من الذَّ فل على الظهر))(٣).

و ( الحمل لغة : من حَملَ يحملُ حَملاً ، بمعنى : رَفع شيئاً وأقله ، والحمل بالفتح ما كان في بطنٍ أو على رأس شجرةٍ ، والحمل ما كان على ظهرٍ أو على رأس أن ، وقيل : إن الأثقال المحمولة في الظاهر كالمحمولة على الظهر تُسمّى حملاً ، والأثقال المحمولة في الباطن كالولد في البطن، والماء في السحاب، والثمرة في الشجرة تُسمّى حملاً تشبيهاً بحمل المرأة (٥) .

وهو ما اتفق عليه اللغوبين بلا خلاف . وله توجيه وتعليل صوتي بين هو أن الحمل الذي على الظهر أو على الرأس، أثقل من حمل المرأة الحامل ومن ثمر الشجرة ، بدليل أن المرأة تحمل طفله ا تسعة شهور من غير كلل ولذلك جاء اللفظ المعبر عن الحمل الثقيل بالكسرة والمعبرعن الحمل الأخف بالفتحة .

# الْعَيْج والْعَيْج : ع . وَ ل ع . إِن م اللهِ عَلَى ع . وَ . أَل ع . إُو . الْج . وَ

فرق الطوسي بين هذين اللفظين تفريقاً دلالياً في أكثر من موضع ؛ لأنهما وردا في أكثر من أية في النكر العطر، ومنها قوله تعالى : ﴿ قُنُ اللَّا عَنَيْ اللَّهِ عَنَى ذَي عَوَجٍ ﴾ [الزمر : ٢٨] وقوله : ﴿ وَلَهُ يَنَ مُنَ يَصُدُ وَنَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبْغُونَهَ اللَّهِ وَلَهُ عَن يَصُدُ وَنَ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَيَبْغُونَهَ اللّهِ وَيَبْغُونَهَ اللّهِ وَيَبْغُونَهَا ﴾ [الأعراف : ٤٥] وقوله : ﴿ اللّهِ وَلَهُ عَن سَبِيلِ اللّهِ وَيَبْغُونَهَا ﴾ [الأعراف : ٤٥] .

وقال في تفسير اللفظين: (( العَوج المُعدول عن الطريق الصَواب ، وهو في الدين عَوج بالكسر ، وفي العود عَوج . بالفتح . فرقوا بين مِأرى وما لا ير رى ، فجعلوا السهل للسهل والصَعب للصَعب ، بالفتح والكسر))(١) ، وقال في موضع آخر: ((العرب تقول عَوجاً . بكسر العين . في كل

ينظر: مجاز القرآن  $\frac{(Y)}{(Y)}$  ، ومعاني القرآن للأخفش (YY)(Y)(Y)(Y) ، ومعاني القرآن للفراء (Y)(Y)(Y)(Y)(Y)

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التبيان ۲۲٤/٦ ، وينظر: ٥٢٥ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: (حمل) إصلاح المنطق ٣ ، والصحاح ١٦٧٦/٤ ، ١٦٧٧ ، ومقاييس اللغة ١٠٦/٢ ، ولسان العرب ١٠٨/١١ .

<sup>(°)</sup> تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٢٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٤٦٣/٥ .

اعوجاج في دين أو فيما لاي رى شخصه قائماً ،ولا يدرك عياناً منتصباً كالعَجِ في الدين ؛ ولذلك كُسرت العين في قوله تعالى : ﴿ الْحَمَٰلُ لَسَ الَّذِي أَنْزِلَ عَلَى عَبْلِ لِالْكِنَبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ الْكِنَ عَبْلِ لِالْكِنَبُ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ الْمَا عَلَى عَبْلِ لِالْكِنَبُ وَلَمْ الْمَنْ وَكَ ذَلِكَ الْعَوْجِ في الطريق ؛ لأنه ليس بالشخص المنتصب ، فأما ما كان في وَجَعَل الله المُنتَصبة ، فإن عينها تُفتح في القناة والخَشَبة ونحوها ))(٢) .

وي ُفهم من كلامه أنّ من سنن العرب في لغتهم أن يضعوا الحركة الأخفّ والأسهل للمعنى الذي يسهل إدراكه ، وهو المعنى المادي المحسوس، ويضعوا الحركة الأثقل للمعنى الذي لا يسهل إدراكه ، وهو المعنى المعنوي الذي يحتاج إلى إعمال فكر وتأمل ليوصل إليه ، فلا يُرك إلا بالعقل .

وقد أشد ار ابن جني قبله إلى سُنة العرب هذه، إذ بين أنهم يختارون الحرف الأقوى للمعنى الأقوى والحرف الأضعف للمعنى الأضعف ومثل لذلك بقَضَم وخَضَم ((فاختاروا الخاء لرخاوتها للرطِب، والقاف لصلابتها لليابس، خوا لمسموع الأصوات على محسوس الأحداث))(٤)

و (العوج) لغة من عوبج يعوبج عوجاً: وهو الانعطاف فيما كان قائماً فمالَ، كالرمح والحائط (٥) . فتقول : عُجتُ البعير بزمامه ، وفلان ما يعوبج عن شيء بهم به ، أي ما يرجع ، والعوبج بالفتح فيما يُدرك بالبَصر ، والعربج فيما يُدرك بالبَصر فيما يُدرك بالبَصيرة (١) . وقد ساوى بينهما عدد من المفسّوين (٧) ، على حين يفرق بينهما الباقون (٨) ، كما فرق بينهما الطوسي .

الموقر والكوقر : ع أ ل/و ق/ ع أ للم أ ق/ر . أ

<sup>(</sup>۲) الكهف: ۱

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۷/۵ ، وينظر ٤٦٣، ٤٠٩/٤ .

<sup>(</sup>٤) الخصائص ٢ / ١٥٨ .

<sup>(°)</sup> ينظر: (عوج) في : التقفية في اللغة ٢٤٩ ، ومقاييس اللغة ٤/ ١٧٩ ـ ١٨٠ ، ولسان العرب ٢ / ٣٣١ ـ ٣٣٢

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ينظر: إُصلاح المنطق ١٦٤ ، وتفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٦١٥ ـ ٦١٦ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  الكشاف  $^{(\vee)}$  ، ومدارك التنزيل  $^{(\vee)}$ 

<sup>(^)</sup> جامع البيان ٢٢/٤ ، والجامع لأحكام القرآن٤/٠٠١ ، وفتح القدير ٢٢٤/٠، وروح المعاني ٢٦٣/١٦ .

# في قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّمَ أَن يَفْقَهُ وَاللَّهِ مَ وَاقْلًا ﴾

[الاسراء:٤٦] ، قال الطوسي: ((الرقر الشِقل في الأنن، والوقر: الحِمل ، والأصل فيه الثقل ، الاسراء:٤٦] ، قال الطوسي إلا أنه خواف بين البناءين للفرق ))(١).

و (الوقر) لغة: بالفتح للثقل في الأنن ، وقيل : أن يذهب السمع كلّه ، والوقر: الحمل الثقيل ، وجعله بعضهم للثقيل والخفيف (٢). وقيل : هو الحمل للحمار وللبغل كالوسق للبعير (٣).

وُيباوي الأخفش بين الصيغتين ، على أنهما لغتان بمعنى واحد أن عير أن أغلب المفسّرين يفرقون بينهما ، فيد فقون على أن الوقر بكسر الواو ثقل الحمل على ظهر أو في بطن ، يقال: جاء يحمِل وقره ، وقد أوقر بعيره (٥). ويقال: هذه امرأة موقرة وموقِرة إذا حملت حملاً ثقيلاً (٢) .

ولو نظرنا إلى هذين اللفظين لوجدنا هذا الاستبدال الفونيمي قائماً على أساس المعنى أولاً، فالحمل الذي على الظهر أو الرأس أشد وطأة على حامله من الثر قل في السمع الذي يتسبب به عيب أو مرض في تكوين الانسان ، ولذا فرق العرب بين المعنيين بالتفرقة بين الصيغتين ، كما أشار إلى ذلك الطوسى .

وفي التبيان أمثلة أخرى في هذا النوع من الاستبدال الفونيمي ، يتبين لنا فيها إدراك الطوسي لأثر الحركات في تغير المعنى وتخصيصه (٧) .

#### (٢) التغير الفونيمي فوق التركيبي:

يتمثّل القسم الثاني من الدلالة الصوتّية المطّردة بالظواهر الفونيمية فوق التركيبية وهما: النبر والتنغيم أو ( الوحدات غير المقطعية ) .

والنبر (S tress): هو الضغط على أحد مقاطع الكلمة ، بزيادة قوة إخراج الهواء من الرئتين ، وهو طاقة وجهد عضليان لجميع أعضاء النطق في وقت واحد ، وهو من الملامح الصوتية فوق التركيبية التي تؤتي وظيفة دلالية ، ويختص بالألفاظ (^)، إذ تتجلّى وظيفته في أنه يبّن الكلمة الأكثر أهمية ، وهي تلك التي يكون نبرها أعلى (١)، ولم يرد في تفسير التبيان شيء عن هذا المَلمح الصوتي ، ولذا يكتفى البحث بتعريفه فقط .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٦ / ٤٨٤ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: (وقر) ٥ / ٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٩٣٦.

رون روز (<sup>٤)</sup> معانى القرآن للأخفش ٢ / ٢٧٢ .

<sup>(°)</sup> جامع البيان ٧ / ١٧٠ ، والجامع لأحكام القرآن ١٧ / ٣٠ .

<sup>(</sup>۱) اصلاح المنطق ٤ ...(۷) ...(۱)

<sup>(</sup>٧) ينظر المِلء ٢ /٥٢٨ ، والعدل ٤ / ٢٣ ، والولاية ٧ / ٥٠ .

<sup>(^)</sup> الدلالة اللغوية عند العرب ١٦٩.

<sup>(</sup>١) ست محاضرات في الصوت والمعنى : (رومان ياكوبسن) : ترجمة حسن ناظم ٩١ .

أم التنغيم (Intonation): فارتفاع الصوت وانخفاضه في أثناء الكلام (٢)، إذ يتغير صوت المتكلم صُعوداً وهُبوطاً لبيان مشاعر مختلفة ، ويمكن القول إنه تنوع في درجات الصوت تبعاً للحالة الانفعالية للمتكلم وحسبما يقتضيه سياق الحال (٣). ولذا يوصف بأنه موسيقي الكلام (٤).

والتغيم هو الإطار الصوتي للسياق الذي تُقال به الجملة ، إذ إنه يتعلّق بالمعاني النحوية للجملة ؛ لأن الجملة العربية لها صيغ وموازين تتغيمية تقوم على أنساق تتغيمية خاصة لها أشكال محددة . فللجملة الاستفهامية هيكل تتغيمي يختلف عن الهيكل التتغيمي للجملة الخبرية ، وكذلك يختلف عن الجملة المؤكدة أو جملة الشرط ، فلكلّ جملة منها نغمات معينة بعضها موتفع وبعضها منخفض ، وبعضها يتّفق مع النبر وبعضها لا يتّفق معه .

فالصيغة التنغيمية منحى نغمي خاص بالجملة يعين على الكشف عن معناها النحوي (٥). ولكنه لا يعطي تفسيرا للمضمون المعرفي لها، وإنها هو يشير إلى وظيفتها الانفعالية أو العاطفية ، ويبقى ملازما لها وإن كانت كلمات الجملة مبهمة لا يمكن فهمها (١)، فنغمة الخبر مفهومة ونغمة الاستفهم مفهومة ونغمة النفي مفهومة أيضاً.

ويقوم التنغيم في الكلام بوظيفة الترقيم في الكتابة ، غير أنه أوضح منه في الدلالة على المعنى ، لأن ما يستعمله التنغيم من نغمات أكثر مما يستعمله الترقيم من علامات كتابية (١٠). ولذا حلّ التنغيم كثيراً من إشكاليات الدلالة اللغوية المتعلّقة بالأصوات والسياقات التنظيمية ، إذ تحدّ الصور النطقية بموجب التنغيم (١) ، فهو من القيم الخلافية المفرّقة بين عناصر جُملية مختلفة في النظام اللغوي . وللقيم الخلافية أهمية أكبر من القيم الرابطة ؛ لأنها أقدر على تحقيق أمن اللهبس ، وهو الغاية القصوى من الاستعمال اللغوي ، ولذا تجد أنّ اللغات كلّها لها مجموعة من القيم الخلافية التي بدونها لا يكون اللهبس مأموناً ولا الكلام مفهوماً (١) .

ويرتبط التنغيم بالنبر بصلة وثيقة ، فلا يحدث تنغيم من دون نبر للمقطع الأخير من الجملة ، أي في آخر كلمة من الجملة (١) . وعلى الرغم من أنّ الوظيفة الأساس للتنغيم نحوية دلالية تتمثل في تفرقته المعنوية بين الأساليب النحوية المختلفة . إلا أنّ هيكله الوظيفي الخارجي هو

<sup>(</sup>٢) الأصوات اللغوية ابراهيم أنيس ١٧٥.

<sup>(</sup>٦) مناهج البحث في اللغة  $^{(7)}$  ، وعلم الأصوات : برتيل مالمبرج ، ترجمة ودراسة: عبد الصبور شاهين ١٥١ .  $^{(3)}$  الأصوات اللغوية ١٧٦ .

<sup>(°)</sup> اللغة العربية :معناها ومبناها ٢٢٦ ،

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ست محاضرات في الصوت والمعنى ٩١ ـ ٩٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> اللغة العربية: معناها ومبناها ٢٢٦ ـ ٢٢٧ .

<sup>(^)</sup> التنغيم اللغوي سمير العزاوي٢٧ .

<sup>(</sup>٩) اللغة العربية معناها ومبناها ٣٤

<sup>(</sup>١) الدلالة اللغوية عند العرب١٧٧.

النسق الصوتي الذي يُستبط منه التنغيم (٢٢) . ولذا كان محلّ دراسة هذا المَامح أو النسق الصوتي هو مباحث الأصوات والدلالة الصوتية .

وقد أدرك علماؤنا الأوائل أثر الوحدة الصوتية فوق التركيبية في التوجيه الدلالي بما ينبئ عن عبقرية م الفذة التي سبقت علماء اللغة المحدثين بقرون عدة ، وأدركوه بأساليب شتى كلِّ حسب منهجه ونمط دراسته ، ولذا تعدّت مفاهيم التنغيم لديهم (٦) ، فتجده لدى سيبويه بمعنى تتوع دلالة الأساليب النحوية ، فبالإمكان دلالة الجملة الواحدة على ثلاثة معانٍ تبعاً للنغمة الصوتية المصاحبة لها في مثل قول القائل : أتاني رجلٌ ، فيقال له ما أتاك رجلٌ ، إذ تحتمل الإخبار عن العدد ، أو الجنس ، أو النوع (٤).

ومن هذه الإشارات ما ذهب إليه الجاحظ<sup>(°)</sup>، من أنّ اللفظ وحده لا يكفي لتحقيق حسن البيان ، بل لابد فيه من الإشارة بالشكل والتفتّل والتثنّي ، وفي ذلك إشارة إلى تعبيرات الوجه ونبرة الصوت ونغمة الكلام ، وكذلك إشارة ابن جني<sup>(۱)</sup> الذي سمّاه مطلاً وتمطيطاً في الصوت ، ومثله عبد القاهر الجرجاني<sup>(۲)</sup> ،الذي عنى به بحسبانه وسيلة في خروج الأساليب عن معانيها .

أما المُحدثون فقد أولوا هذه الظاهرة عناية خاصة في مباحثهم ومؤلّفاتهم الصوتية ، وقد أسعفتهم المخابر الصوتية والأجهزة العلمية المتطّورة في دقّة التحليل الصوتي فتوصّلوا إلى نتائج متقّمة في هذا الميدان . وكان لكلّ منهم منهج في وضع ضوابط لقياس التنغيم في اللغة العربية (^) ، وقد حدوا لها أربعة مستويات رئيسة (٩) :

الهابط ، ورمزه / ١/ وهي النغمة المنخفضة التي تنتهي بها غالباً الجملة الإخبارية .

المتوسط أو المستوي ورمزه /٢/ وهي النغمة الاعتيادية التي يبدأ بها الكلام .

الصاعد أو العالى ورمزه /٣/ وهي تعلو النغمة المتوسطة وتأتى عادة قبل الانخفاض.

الأعلى ورمزه /٤/ وهي فوق العالية وترافق حالات التعجب والانفعال .

وقد اعتمد الدكتور سلمان العاني على أجهزة متطورة ودقيقة، وعرض فيها أنواعاً مختلفة من الجمل ليرى درجتها الصوتية التغيمية ، وكانت على الوجه الآتي (١) .

<sup>(</sup>۲) مناهج البحث في اللغة ١٩٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ينظر: التنغيم اللغوي ٤٠ ـ٨١.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الكتاب $^{(2)}$  ، وينظر المنهج الوصفي في كتاب سيبويه : نوزاد حسن أحمد  $^{(3)}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(۵)</sup> البيان والتبيين ١ / ٧٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخصائص ۲ /۳۷۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> دلائل الإعجاز : ١٤٠ ـ ١٤١ .

<sup>(^)</sup> ينظر: مناهج البحث في اللغة ١٦٤ -١٦٩ ، ودراسة السمع والكلام: سعد مصلوح ٢٥٨ -٢٦٤ ، والتشكيل الصوتي في اللغة العربية: سلمان العاني ١٩٣ -١٩٤ ، ، والتنغيم اللغوي ٦٠-٨٠.

<sup>(</sup>٩) علم اللغة المبرمج ، الأصوات والنظام الصوتي : كمال البدري ١٦٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التشكيل الصوتي ١٤٣ ـ ١٤٤.

الجملة الخبرية: تبدأ الذبذبات عادة عند النغمة المستوية المتوسطة وتمتد حتى تنزل فجأة إلى المستوى الأول عند الوقوف فيكون رمزها (٢.٢٠).

الجملة الاستفهامية: تبدأ من النغمة الثالثة العالية وتتدرج إلى الثانية المتوسطة ثم إلى الهابطة ، وعلى هذا فيكون رمزها (٣.٢.١).

الجملة الأمرية: تختلف ذبذبتها تبعاً للكلمة التي يقع عليها الشدّ الأمري، ولذا فهي تكون في صورتين (١.٢.٣) و (١.٣.٢) .

**الجملة التعجبية**: وتبدأ من المستوى الثاني ثم ترتفع إلى الثالث وأخيراً تنزل إلى الأول فيكون رمزها هناك (٢. ٣. ١).

الجملة الندائية : وهي على درجات جملة التعجب نفسها ، فرمزها هو (٢ . ٣ . ١) غير أن الذي يفرق بينهما هو نمط النغم الخاص بكل منهما .

#### مظاهر التنغيم عند الطوسي:

عني الطوسي بهذه الظاهرة ولم يصرّح باصطلاحها الحديث شأنه شأن القدماء ، وتتمثّل عنايته بها في عدّة جوانب نوجزها بما يأتي:

(۱) التفرقة بين دلالة الأساليب: وقف صاحب التبيان عند الأساليب النحوية وقفة العالم المتبصر ، المدرك لدقائق المعاني ، المطلع على أسرار العربية وتتوع معانيها واختلاف دلالتها وغي كثيراً بخروج هذه الأساليب إلى غير معانيها الأصلية فلم يترك فرصة الاوأشار فيها إلى ذلك بتعليل أو من غير تعليل. فمن ذلك خروج الاستفهام إلى الخبر والأمر والتهكم والاستهزاء ، وخروج الخبر إلى الاستفهام والأمر والتهديد وما إلى ذلك ، وأغلب تفصيلات هذه الأساليب تدخل في ميدان علم النحو ، ولذلك أرجأها البحث إلى الحديث في الدلالة النحوية. وسيقف على نماذج لوقفات الطوسي مما يتضح فيه إدراكه لأثر التنغيم في المعنى ، وسيكون المعيار في ضبط درجات التنغيم اعتماداً على الذوق الشخصي لعجز البحث في الحصول على أجهزة دقيقة في هذا الميدان . ومن تلك النماذج:

أ. خروج الاستفهام إلى التوبيخ والتهديد: إذ وقف عند قوله تعالى: (وَكَيْفَ تَأْخُلُونَهُ وَقَلُ الله خروج الاستفهام إلى التوبيخ والتهديد: إذ وقف عند قوله تعالى: (وَكَيْفَ تَأْخُلُونَهُ وَقَلُ الْفُولِدِ بِهُ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضِ [النساء: ٢١] فقال (( هذا الكلام وإن كان ظاهره للاستفهام فالعواد به التوبيخ، كما يقول القائل لغيره: كيف تفعل هذا وأنا غير راضٍ به ، على وجه التهديد له ))(١) وقد سبقه في هذا الكلام الطبري(ت ٣١٠هـ) وجعل الكلام خارجاً إلى معنى التنكير والتغليط(٢)

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲/۳ هـ

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> جامع البيان ۲۱٤/۶ .

وتبدأ نغمة الاستفهام من العالي ثم تهبط تدريجياً إلى آخر مستوى فرمزها (٣ ـ ٢ . ١) ولكُّنها هنا بخروجها إلى التهديد ، تبدأ من المستوى الرابع ثم تتدّرج إلى الثالث فالثاني حيث ينتهي الكلام وصولاً إلى المستوى الأخير لشدّة الموقف ، وحالة الانفعال المصاحبة له فيكون رمزه (٤ . ٣ . ٢ . ١)، إذ ي عدُّ الاستفهام بكيف وأين ومتى من أعلى مستويات التنغيم في اللغة العربية (٣).

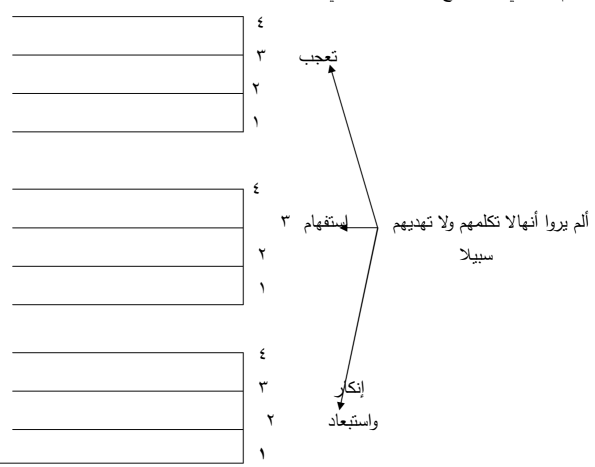
وقال بعض المفسّرين: إنها جاءت على وجه التعبّب والإنكار (١) ، ولذا ستكون نغمتها على الشكل الآتى

٤ تعجب وإنكار ٤ وكيف تأخذونه وقد أفضى استفهام بعضكم إلى بعض (بکیف) ٤ ۲ وتهديد

ب. خروج الاستفهام إلى عدة معانٍ: فحين وقف الطوسي على قوله تعالى : ﴿ أَلَّمْ كُورَ مَا أَنَّهُ اللَّم لا يُكُلُّمهُ رُولًا يَهِ لَيِهِم سِيلًا الأعراف : ١٤٨] والحديث عن العجل الذي اتخذه قوم موسى إلها ، إذ أنكر الله سبحانه وتعالى على قوم موسى اتخاذهم العجل إلها وهو لا يسمع ولا يتكلم ، ولا ينفعهم في أن يهديهم أو يرشدهم إلى الخير . ، وقال الطوسي : إن هذه الآية جاءت ((على

مناهج البحث في اللغة 7.7 .  $^{(7)}$  مناهج البحث في اللغة 7.7 .  $^{(2)}$  مجمع البيان 7.7 والميزان في تفسير القرآن:محمد حسين الطباطبائي 7.00 .

وجه الإنكار عليهم والتعجب من جهلهم وبعد تصورهم))(۱) فحملت مع الاستفهام جُملة من الدلالات، فهي تعجب وإنكار واستبعاد لما هم فيه. وهو لم يستشعر هذه الدلالات إلا بإدراكه أن لكل دلالة منها سَمة تمتاز بها من غيرها ، ويمكن للسامع إدراكها والعلم بمغزاها ، ففي الاستفهام نغمة صاعدة أو عالية ، تتدرج إلى الهابطة . وفي الإنكار مع الاستبعاد تبدأ أقل درجة وتتتهي بالهبوط تدريجياً . أما في التعجب فتبدأ بالمستوى الثاني ثم تصعد ثم تتحدر إلى أدنى مستوى من النغم الكلامى . ويتضح ذلك بالشكل الآتي :



ت . احتمال الخبر والاستفهام: في قوله تعالى على لسان إبراهيم (عليه السلام) حينما رأى الكوكب بازغاً: (هَلْ الله مَلْ مَرْفِي [الأنعام: ٧٨] ، وذكر الطوسي أنّ هذه الآية حملت على أحد وجهين: (( أحدهما: أي هو كذلك عندكم، وعلى مذهبكم، كما يقول أحننا للمشبه على وجه الإنكار عليه. هذا ربي جسم يتحرك ويسكن، وإن كان عالماً بفساد ذلك.

والثاني: أن يكون قال ذلك مستفهماً، وأسقط حرف الاستفهام للاستغناء عنه كما قال الأخطل: كذّبت في عينُك أم رأيت بواسط غَلَسَ الظّلام من الربابِ خيالا(١)

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤/٥٤٥ .

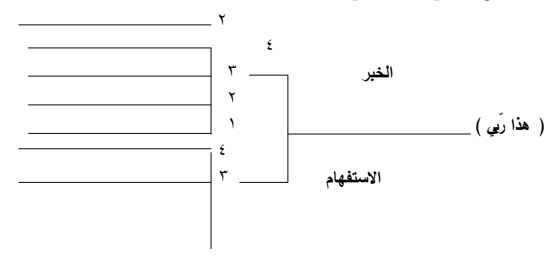
<sup>(</sup>١) ينظر شعر الأخطل: تحقيق الأب أنطوان صالحاني اليسوعي٤١، والبيت من الكامل المقطوع.

... وقال عمر بن أبي ربيعة:

# قالوا : تحبُّها ؟ قُلتُ : يَهْلِ عدد النجْم والحَصى والدُّراب(٢)

فإن قيل: حُنف حَرف الاستفهام ، وإنها يجوز ذلك إذا كان في الكلام عَوض منه نحو: (أم) للدلالة عليه ، ولا يُستَ عمل مع فقد العَوض ، وفي الأبيات عَوض عن حرف الاستفهام ، وليس ذلك في الآية ؟ قلنا قد يُجذَف حَرف الاستفهام مع ثُبوت العَوض تارة ، وأخرى مع فقده إذا زالَ اللبس ، وبيت أبي ربيعة ليس فيه عَوض ، ولا فيه حَرف استفهام ... وإذا جاز أن يحذفوا حرف الاستفهام لدلالة الخطاب ، جاز أن يحذفوه لَد لالة العَل ؛ لأن دلالة العَل أقوى من غيرها))(١) . وهو و يؤول مجيء الآية على وجه الإخبار لا على وجه الشك ، وإنها جاءت ((على سبيل الإنكار على قومه والتبيه لهم على أن ما يغيب وينتقل من حال إلى حال لا يجوز أن يكون إلها معبوداً لثبوت دلالة الحدث فيه))(٤) ، ولكن قلبه مطمئن بالإيمان ، ومقصده من ذلك ذكر الدليل الإبطال ديانتهم ؛ لأنه له و صدع بالحق من أول الأمر لة مادوا في المُكابوة والعِناد وله جوا في الطُغيان (٥) .

وممالا شكّ فيه أنّ التنغيم هنا هو المُرجِّح لَمقصد إبراهيم (عليه السلام). فنغمة الخبر مستوية ثم هابطة ؛ لأنها على وجه الإنكار ، ونغمة الاستفهام صاعدة ثم هابطة ؛ لأنها على وجه الإنكار أيضاً . ويتصّح هذا في الشكل الآتي :



<sup>(</sup>٢) ينظر: شرح ديوان عمر بن أبي ربيعة المخزومي :محمد محيى الدين عبد الحميد ٤٢٣ ، والبيت من الخفيف .

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۸٤/٤

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

نظر: جامع البيان 127/4 - 101 ، وجواهر الحسان 1820 - 100 ، ومجمع البيان 194/4 والجامع لأحكام القرآن 194/4 ، وروح المعانى 194/4 والجامع لأحكام القرآن 194/4 ، وروح المعانى 194/4

وعلى الرغم من أنّ أداة الاستفهام جزء رئيس في تركيب البُهلة الاستفهامية ، غير أنّ الاستعمال العربي قد سوَّغ حذف الأداة مع البُهلة الاستفهامية ، إذا كانت هل والهمزة واستغنى عنها بالتنغيم (۱)، وبيت ابن أبي ربيعة شاهد على ذلك . ولا يجوز الاستغناء بالتنغيم مع أدوات الاستفهام الأخرى (كيف ومتى وأين ولماذا وما وكم وأي) ؛ لأنه لا يؤتي الدلالة المعجمية التي تؤتيها تلك الأدوات ، التي يستفهم كلّ منهاعن دلالة خاصة لا يمكن للتنغيم أن يحدها ، فهو لا ير خبرنا عن النوع أو العدد أو الجنس أو الهيأة (۱) .

(۲) فرق بين النداء والدعاء فقال: (( النداء هو الدعاء بمد الصوت على طريقة يا فلان ، وأصله ندى الصوت ، وهود على طريقة يافلان ، ومتى قال: (( النداء هو الدعاء بطريقة يافلان ، ومتى قال: ( اللهم افعل بي، وارزقني وعافني)كان داعياً ولا يكون منادياً ))(؛) .

و (مد الصوت) معناه النغمة الصاعدة الصاحبة لأسلوب النداء ولن لم تكن هناك أداة نداء ، ويفرق بينه وبين الدعاء في النص المذكور ، إذ النداء يكون لغير الله ، والدعاء لله يكون في التذلّل والتضرّع والترجّي . وقد فرق بين الأسلوبين في موضع آخر فوقف عند قوله تعالى : (قال مرب إني أعُوذُ بك أَن أَسفلك مَا ليس لي بم علم وي المختفي لي وكن حمني أكن من الحسرين قيل يننوح أعُون بك أن أسفلك مَا ليس لي بم علم وي المختفي لي وكن حمني أكن من الحسرين قيل يننوح المبط بسكر منا ويس كم علي وي المعلم والمنافع واحد المبط بسكر منا ويس كم عليك ويم علي ويك الله وي الله وي الله المولى القدير إلى نبيه نوح (عليه السلام) هو ندا وودعوة للامتثال لأوامره ، أما الدعاء فلا يشترط المولى القدير إلى نبيه نوح (عليه السلام) هو ندا وودعوة للامتثال لأوامره ، أما الدعاء فلا يشترط فيه (يا) النداء ، لأنه موجه من أدنى إلى أعلى ، ومن ثم فإن النغمة المصاحبة له هي التي تعكس معاني التعظيم والتبجيل على الذي لا يُ دعى سواه . وكلا النمطين يتدرج من المستوى الثالث ، حيث يفترقان فيهبط النداء إلى الأول على حين صعد الدعاء درجة أعلى ثم يعود تدريجياً إلى الهابط . ويد ضح هذا بالشكل الآتي بعود تدريجياً إلى الهابط . ويد ضح هذا بالشكل الآتي

<sup>(</sup>۱) الأنماط التحويلية في الجملة الإستفهامية: سمير شريف ٣٢ ـ ٣٣

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نقسه ۳۳ ـ ۳٤ .

<sup>(</sup>۳) التبيان۱۹/۳ م.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ۸ / ٥٦٦ (۵) التبيان ۸ / ٥٦٦

<sup>(°)</sup> التبيان ٥/٦٩٦ ـ٤٩٧.

|   | ٤     |
|---|-------|
| ٣ | يانوح |
| ۲ |       |
| ١ |       |
|   |       |
| ٤ |       |
| ٣ | اربِّ |

## ثانياً: الدلالة الصوتية غيرالمطردة:

سبق القول في أنّ هذا النوع من الدلالة ، يعدّ غامضاً فلا يخضع لقواعد ثابتة وإنما هو وليد تصورات وافتراضات عقلية بحتة . وسبقت الإشارة إلى أنّ العرب الأوائل قد عرفوها ، ووقفوا عندها في مؤلّفاتهم (۱) وأشهرهم في ذلك ابن جني الذي كان من أكثر المتحسين لفكرة الصلة بين اللفظ والمدلول (۱) . وهو ما يتّ فق عليه أغلب أهل العربية لكّنهم يستبعدون دَلالة الألفاظ على معناها دَلال قد ذاتية ، وإنها برونها مكتسبة ، بمعنى أنّ الأصوات لم تختص في أصول وضعها لتدلّ على معنى معين يرتبط بها ولا فيارقها ، ولكّنها اكتسبت الإيحاء بما ت حمِل من معانٍ لكثرة استعمالها وشيوع تداولها (۱) .

وقد عني المحدثون بهذه الدلالة ، وكانوا بين قائل بوجودها و قائل برفضها<sup>(۱)</sup> و الراجع أن وجود صلة بين طائفة من الألفاظ ومعانيها أمر لا يمكن إنكاره ، ولكّنه ليس عاماً مطّرداً في الفاظ اللغة كافّة ، ويتخّذ البحث موقفاً وسطاً ، فليس من القائلين بإطلاق هذه الدلالة في اللغة ، وليس ممن أنكروها وقلّلوا من شأنها ، إنها يقفو أثر الدكتور كاصد ياسر الزيدي الذي وقف في دراسته الدلالية ومحاضراته الصوتية وقفة العالم المعتدل غير المتطرّف ، إذ وضع يده على طائفة من الألفاظ التي تتحقق فيها هذه الدلالة ، من دون إعمامها ، فلا سبيل . حسب رأيه . إلى إنكارها (( وإلا كيف يمكن أن نتصور أنّ الدلالة المعنوية مشتقة من الدلالة الحسية ، أو كما يقول

<sup>(</sup>١) ينظر: تفصيل ذلك في : العلاقة بين الصوت والمدلول : عبد الكريم مجاهد ٢٩ ـ ٣٥ (بحث).

<sup>(</sup>۲) الخصائص ۱/۵۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> المزهر ۲/۱٤ .

<sup>(</sup>١) ينظر: العلاقة بين الصوت والمدلول ٣٦ ـ ٤٦ .

الدكتور مصطفى جواد<sup>(۱)</sup>: (( من التجسيد إلى التجريد )) ، كيف نستطيع أن نتصور مثلاً أنّ الخُيلاء مشتق من الضّير ، والسُمّو مشتق من السّماء ، كيف نتصور ذلك إذا لم نأخذ بهذه النظرية ... ))<sup>(۱)</sup>

#### رأي الشيخ الطوسي:

لم يعرض الشيخ لهذه الدلالة كثيراً ، ،وإنما الذي يبدو أنها غير غائبة عن ذهنه بدليل إقراره بها عند تفسيره للفظ (صَوصَو) في قوله تعالى : ﴿فَأَمْ سُلْنَا عَلَيْهِمْ مِرْجَاً صَمْ صَاً فِي أَوْلَاهِ بَهَا عَدْ تَفْسِيره للفظ (صَوصَو) في قوله تعالى : ﴿فَأَمْ سُلْنَا عَلَيْهِمْ مِرْجَاً صَمْ صَا فَي اللهِ عَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَا عَلَيْهِمْ مُعْلِقًا عَلَيْهِمْ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُمْ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَيْهِمْ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَيْهُمْ عَلَا اللهُ عَلَا عَ

فقال في معناه: ((أي: شديداً صوته ،واشتقاقه من الصرير ، ولذلك ضوعف اللفظ إشعاراً بمضاعفة المعنى ، يقال: صَرَّ يصُر عَريراً ، ومنه سِّي نهر صَرصَر ؛لصوت الماء الجاري ))(<sup>3)</sup> ، وقال في موضع آخر: (الصَرصَر؛ الريح الشديدة الصوت بما يسمع لها من الصَد رير في شدّة حركتها ، يقال صَرَّ وصَرصَر كأنه مضاعف منه ، فالصَرصَر: الشديدة الصوف المجاوزة لحدّها المعروف ، ويقال ... صَرصَر وصَلصَل إذا تكرّر الصوت ، وهو مضاعف صرَّ وصلَ ... صَرصَر وصَلصَل أنه ...

وقد اختلف المفسرون في أصل (صَوصَر) ، فقال طائفة منهم: إنه الريح المصوّتة الشديدة ،من صرَّ يصرُّ إذا صوّت ، وقال بعضهم: إنه من الصيحة (١) ، ومثله ما في قوله تعالى : ﴿ فَأَقَبَلَتِ امْرَأُتُهُ فِي صَرَّةٌ فَصَكَّتُ وَجَهَهَا ﴾ [الذاريات: ٢٩] ، قيل : هو من الصّر الذي هو الحرّ الشديد السّموم ، وقيل : أصله من الصّر الذي هو البرد الذي يصرُ أي يجمع ظاهر جلد الإنسان بأن يقبضه (١) ، والأول أنسب لديار العرب (٢) .

وقد حلّل الخليل لفظ (صرصو) بدقّة حين وصف به صوت البازي أو الأخطب ،بأنّ فيه تقطيعاً وترجيعاً وتخفيفاً (٣)،ويريد بذلك تكرار مقطع واحد مخفّف ف غير مشنّد ، وكان ذلك محاكاة لصوت ذلك الطائر ، أما اللفظ الوارد في الآية فهو ليست حكاية لصوت الريح ، وإنها

<sup>(</sup>٢) المباحث اللغوية في العراق:مصطفى جواد١٣ ـ ١٤ .

<sup>(</sup>۳) فقه اللغة العربية ٤٨.

<sup>(</sup>ئ) التبيان ٩/٥١١ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۱۰ /۹۵ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجاز القرآن ١٩٦/٢ ، وجامع البيان ١٠١/ ١٠١ .

<sup>(</sup>١) جامع البيان ٢٤ /١٠١ -١٠٢ ، والجامع لأحكام القرآن ١٥ /٣٤٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> العين (صر) ٧/ ٨١ - ٨٢ ، وينظر : الخصائص ١/ ٦٥ ، ٢ / ١٥٢ .

هو وصف ظاهر لها فيحد مل كلّ التفسيرات التي قال بها المفسرون (٤) .

ولكن التفسير الراجح لدى الطوسي إنه الريح الشديدة المتجاوزة لحدِّها المعروف ، واستدلّ على ذلك بتكرار مقطع (صر) ، وكأنه يستشفّ دلالة هذا اللفظ من وصف الخليل له بالتقطيع . فمضاعفة البناء وتكرار المقطع ورد محاكاة لصوت الطائر على رأي الخليل . ومحاكاة لصوت الريح وشنتها على رأي الطوسي . ، وهو ما يُلحظ في الرياح الشديدة المعهودة لدينا فهي لا تأتي دفعة واحدة وبمسار واحد ثابت ، وإنها تأتي متباينة بين القوة والضعف ، فتارة تكون صاعقة مهلكة شديدة لا يقف بوجهها شيء ، وتارة تكون أخف وطأة وأكثر اعتدالا .

وقد أشار إلى مفهوم مضاعفة البناء لمضاعفة المعنى أيضاً ابن جني في مثل القلقة والزعزعة والصلصلة (٥) .

## ثالثاً: الأثر الفني لتلاؤم جرس الأصوات:

ممّا لاشك فيه أنّ لجرس اللفظ ووقع تأليف أصواته وحركاته على الأنن أثراً هاماً في إثارة الانفعال المناسب، فالإيقاع الداخلي للألفاظ والجوّ الموسيقي الذي يحدثه عند النطق بها عُيد من أهم المنبهات المثيرة للانفعالات الخاصة، كما أنّ له إيحاء نفسياً خاصاً لدى مخيلة المتلقى والمتكلم على السواء (٦).

وقد سعى الدارسون العرب القدماء والمحدثون لإثبات إعجاز القرآن الكريم بتقوقه على أبلغ وأفصح كلام العرب ، بنظمه وحسن تأليف أصواته وجودة ائتلافه مع معانيه، بما يعطي الجانب التشكيلي في الأصوات أثراً بارزاً في الإعجاز النظمي للقرآن الكريم الذي يستند إلى محاولة الربط بين حركة أصوات اللفظ المفرد والجملة المركبة ، وحركة النفس لإيجاد أثر القيم التعبيرية القرآنية بما تضفيه من إيحاءات داخلية على دلالة النص ، وأثر ذلك في المتلقى (١).

وقد استعمل العرب ألفاظ القرآن الكريم قبل نزوله ، لكنه علا على أساليبهم وفاقهم بلاغة ، ولم يكن ذلك إلا لفضيلة التركيب ، إذ تكتسب الألفاظ المنظومة نغمة ذاتية محسوسة ومتميزة فيكون ((لتركيب الألفاظ واستعمالها في سياق التعبير الأدبي خاصية فيية ، بحيث أن القيمة الذاتية الفظ تكتسب أهميتها من خلال اتساقها وتلاؤمها مع سائر الألفاظ فتكسب الكلام نغما تهش له النفوس ، وإن عدم انسجام الألفاظ في السياق الذي نظمت فيه يفقدها توافقها النغمي في التعبير ...)(٢).

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان ٥ / ٣٤٢ ـ ٣٤٣ .

<sup>(°)</sup> الخصائص ۱۵۲/۲ ـ ۱۵۲ ـ

<sup>(</sup>٦) الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية: مجيد عبد الحميد ناجى ٤١ (بحث) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التنغيم اللغوي ۸۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> جرس الألفاظ و دلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب: ماهر مهدي هلال ۱۷۷.

ومن الإشارات إلى إحساس العرب بأثر الجرس الصوتي للألفاظ قول الخليل إن للحروف الذلقية والشفوية أهمية في كلام العرب لخفتها وحسن جرسها ، ولذا ((لّما مذلَ بهنّ اللسان وسهلت عليه في المنطق ، كثرت في أبنية الكلام))(٢) . ووصف العين والقاف بأنهما ((أطلق الحروف وأضخمها جرساً))(١) . وغير ذلك من الملاحظات الصوتية الخاصة بائتلاف الأصوات واختلافها ، التي صارت فيما بعد الأسس الأولية لاستخلاص القيم الصوتية في بناء الألفاظ العربية وتقريرها في مصطلح تنافر الحروف والألفاظ عند النقاد والبلاغيين(٥) .

وقد عني العرب أيضاً ببناء الألفاظ العربية وموسيقى هذا البناء الذي يتحق ق بانسجام أصواتها ، فأحسوا بث قلى في نطق الأصوات المتقاربة المخارج ، كما أحسوا بصعوبة النطق بثلاثة أصوات من جنس واحد . وكان ضابطُهم لتوافق أجراس الأصوات في تأليف الألفاظ هو الذوق الفني ، ولذلك كان التنافر والتلاؤم في الاتساق النغمي لبناء الألفاظ سمة متميزة في التأليف ففاضلوا بين ظم وظم بسب تنافر الحروف وائتلافها (٦) ، ولذا جعل الرماني التأليف ثلاثة أوجه : متنافر ، ومتلائم في الطبقة العليا (٧) .

والتلاؤم هو تعديل الأصوات في التأليف ، أما النتافر فينتج عن البعد الشديد أو القرب الشديد في مخارج الأصوات في التأليف ، ومن تلاؤم أصوات اللفظ يكون حسن الكلام<sup>(^)</sup> ؛ لأن ((الفائدة في التلاؤم حسن الكلام في السمع وسهولته في اللفظ ، وتقبل المعنى له في النفس لما يرد عليها من حسن الصورة وطريق الدلالة))<sup>(١)</sup>.

وقد ذكر ابن سنان الخفاجي (ت٢٦٦ه) أنّ لتأليف اللفظ في السمع حسنًا وميزة على غيره ، وإن تساويا في التأليف من الحروف المتباعدة ، وليس يخفى على أحد من السامعين أنّ تسمية النُصن خُصناً أو فَتاً أحسن من تسميته عُسلوجاً ، وأنّ أغصان البان أحسن من عسالج الشّوحط (٢) .

وأشار الطوسي إلى هذه المزية في نظم القرآن الكريم الذي فاق بها كلام العرب ،فضلاً عن نواحي إعجازه الأخرى التي يقصُر المقام عن ذكرها. وتمثّلت إشارته في موازنته بين قوله تعالى:

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> العين ۲/۱ه.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> العين ٣/١ .

<sup>(°)</sup> جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي: ١٤٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المصدر نفسه ۲۵ ـ ۱٤۸ .

<sup>(</sup>٧) النكت في إعجاز القرآن ٩٤ ـ ٩٥

<sup>(^)</sup> جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي ١٤٨ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> النكت في إعجاز القرآن ٩٦ .

<sup>(</sup>۲) سر الفصاحة ٥٥.

(وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيُولًا يُكُلُ وَلِي الْأَلْبَبِ ﴾ [البقرة: ١٧٩] وقول العرب: القِتلُ أنفَى للقَ تل ) ، وذكر الفرق بينهما من أربعة أوجه:

((أحدها: أنه أكثر فائدة، وثانيها: أنه أوجز في العبارة، وثالثها: أنه أبعد عن الكلفة بتكرير الجملة، ورابعها: أنه أحسن تأليفاً بالحروف المتلائمة))(١). ثم بدأ يفصّل في بيان كل فرق على حدة، حتى وصل إلى الفرق الرابع فقال: ((وأما الحسن بتأليف الحروف المتلائمة فهو مُرك بالحسّ، وموجود باللفظ، فإنّ الخروج من الفاء إلى اللام أعدل من الخروج من اللام إلى المهزة، أبعد الهمزة من اللام ،وكذلك الخروج من الصاد إلى الحاء أعدل من الخروج من الألف المرابع منه وأحسن ...)(١)

وقد كتب في هذه الآية جميع المفسرين<sup>(°)</sup> والبلاغيين والنقاد<sup>(۲)</sup> فأحسنوا وأجادوا وفصّلوا في جوانب الإعجاز فيها ، واتخذوها مثالاً للإيجاز في القرآن الكريم ويشغلنا منها قول الطوسي فيها ، وسنُعنى فيه بالجانب الصوتي الذي هو مدار البحث في هذا الفصل .

وهو يتابع في كلامه الرّماني الذي جعل ميزة هذه الآية في أربعة أوجه أيضاً منها الجانب الصوتي (١) ، ولو تأملنا في قوليهما لوجدنا أنّ الأصوات التي تألّفت منها الآية كانت مبعث سلاستها وحسن جرسها ، وقد منحتها تلك الميزة على كلام العرب .

فهو يُفضّل الانتقال من الفاء إلى اللام على الانتقال من اللام إلى الهمزة وعلّل ذلك ببعد مخرج اللام عن الهمزة ، فالفاء شفوية أسنانية (٢) ومهموسة رخوة (٣)، واللام الوية (٤٠) مجهورة مُتوسطة بين الشدة والرخاوة (٥٠)، وبين المخرجين قُرب معتدل يسه ل فيه الانتقال ، ولاسيّها أنّ

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۰۰/۲

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٢/٥٠١ ـ ١٠٦ .

<sup>(°)</sup> ينظر: جامع البيان ١١٤/٢ ـ ١١٥ ، وجواهر الحسان ١٣٥/١ ، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز:الواحدي ١٤٨/١ ، ومجمع البيان ٢٦٦/١ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٥٦، ٢٤٥، ، وروح المعاني ٥١/٢ ، والميزان في تفسير القرآن ٤٤٢/١ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: النكت في إعجاز القرآن ٧٨-٧٧ ، ودلائل الأعجاز ٢٧٨ -٢٧٩ .

<sup>(</sup>۱) النكت في أعجاز القرآن ٧٨-٧٨ .

<sup>(</sup>٢) علم الأصوات العام ١٢١ .

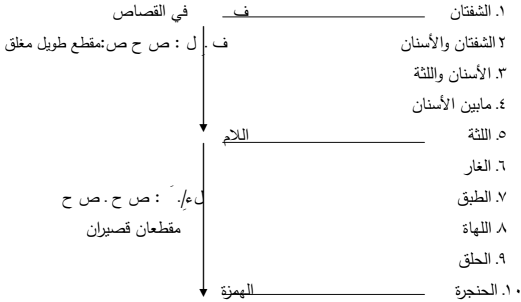
<sup>(</sup>۳) الكتاب ٤/٤ ع .

<sup>(</sup>٤) المحيط في أصوات العربية ١٨.

<sup>(°)</sup> الكتاب ٤٣٣/٤ \_٤٣٤

اللام ساكنة ، وفي السكون وقفة تيسر حركة اللسان . أما في قول العرب فثّمة انتقال من اللام الله الهمزة ، وهي حنجرية من أقصى الحلق (٦) ، إذ تتطبق بانطباق الوترين الصوتيين ولذا توصف بأنها لامجهورة ولا مهموسة ، وهي من أشد أصوات العربية ، وبينها وبين اللام بعد في المخارج بين آخر الجهاز النطقي إلى أوله ، ويتصّح هذا في الشكل الآتي :

مخارج الأصوات لدى بعض المحدثين:



وُلِحظ أَن الصوتين (ف ، ل) في الآية شكّلا مقطعاً واحداً سَلْى النطق سَلْس الوقع وهو مقطع مغلق ، على حين شكّل الصوتان (ل ، ء) في قول العرب مقطعين قصيرين، وُلطق المقطع الواحد أخفّ من ُلطق المقطعين بلا أدنى شك .

ثم فضّل الانتقال من الصاد إلى الحاء في عبارة (القصاص حياة )على الانتقال من الألف المقصورة إلى اللام في عبارة (أنفى للقتل) ؛ لأنّ الصاد والحاء يشتركان في أكثر من صفة ، فهما صوتان رِخوان مهموسان (١) لكلّ منهما صدى صوتي يُعيّره ، إذ تُعرَف الصاد بصفيرها والحاء بحفيفها ، فضلاً عن أنّ البعد بين مخرجيها ليس كبيراً جداً ، فالحاء حلقية (١) والصاد أسلّية أو كما تُسمى أسنانية لثوية (٣) ، وإنّ الانتقال من الصاد إلى الحاء فيه يسر وسهولة ، وسَلاسة وليونة ، إذ يمتزج صَفير الصاد بصَدى الكسرة الغارية أو الشجرية (٤) التي يتوسّط مخرجها بين الصاد والحاء ، فهي حلقة الوصل بينهما ، ثم يعتزج كلّ ذلك بحفيف الحاء المتدّرج من الحلق إلى آخر

<sup>(</sup>١) الأصوات اللغوية ٨٧ ، وفقه اللغة العربية ٤٨٥ .

<sup>(</sup>۱) الكتاب ٤٣٣/٤ ـ ٤٣٤ .

<sup>(</sup>۲) المحيط في أصوات العربية ١٩

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۱۸

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> دراسة الصوت اللغوي ٢٧١ .

الفم ، وتأتي بعدها الياء ، والألف الممدودة بمجراها الطليق ، ليمنح الجميع هذين اللفظين ، وقعاً يليق بأمل الحياة المنبثق من وحى الآية الكريمة .

أما الانتقال من الألف المقصورة إلى اللام ، فله ما يسوغ وصفه بالثقل ؛ إذ بدأت كلمة (أنفى) بالهمزة القصية المخرج، ثم النون اللثوية والفاء الشفوية الأسنانية ، ثم عادت ثانية إلى مخرج الألف الذي يتوسّط الفم مع طلاقة في مخرج الهواء ورخاوة مفرطة ثم انتقال إلى اللام اللثوية ثانية ، فضلا عن أن حركة الفتح التي تحرّكت فيها الهمزة والفاء في (أنفى) منحت الألف تفخيما أقوى ، يصع ب فيه الانتقال المفاجئ إلى اللام المكسورة المرققة . ولتوضيح ذلك ينظر الشكل الآتي :

مخارج الأصوات لدى المحدثين:



ولو سأل سائل: كيف يكون الانتقال من اللام إلى الهمزة ومن الألف إلى اللام غير مستحسن لدى الطوسي، والعرب تفضلً في ألفاظها الانتقال بين أصوات متباعدة المخارج، إذ عدّ ابن جني المتباعدة هي الأحسن في التأليف (۱). لقيل له: إنّ العرب يستحسنون تركيب ما تباعدت مخارجه من الأصوات ويستقبحون ما تقاربت أصواته، ولكنّهم يؤثرون في ذلك الاستحسان أن يقاربوا بين الأصوات المتباعدة وينوا بعضها إلى بعض بالحركات المجانسة لها، في نحو قولهم: شعير وبعير وزئير (۱)، إذ يكسرون كلّ ما كان أوله صوتاً طقياً القرب الكسرة وهي من أوسط الحنك. من الطق. وهو ما يحدث بين الصاد والحاء في الآية المذكورة آنفاً،

<sup>(</sup>۱) سر صناعة الإعراب: ابن جني ٢ /٨١٦ ، وسر الفصاحة ٤٨ ـ٤٩ ، وينظر: جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب١٤٩ .

<sup>(</sup>٢) الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني : حسام سعيد النعيمي ٢١٥ .

حيث جمعت كسرة الصاد الصوتين وألاّفت بينهما ، على حين أنّ كسرة اللام في (لِ أنفى) و (أنفى لِ) خلقت ثقلاً غير مستساغ .

ثّم إنّ الحكم بحسن اللفظ المركّب من مخارج متباعدة وقبح اللفظ المركّب من مخارج متقاربة لا يطّرد دائماً ؛ لأنّ الحكم في ذلك إنما هو لحاسة السمع والتذّوق الفني كما يرى بعض البلاغيين القدماء (٣).

وخلاصة القول إن أصوات الحروف إنها تنزل منزلة النبرات الموسيقية المرسلة في جملتها ، فلابد لها من تركيب وجهة من التأليف ، كي يمتزج بعضها ببعض ،وتتداخل وتجتمع أوصافها ليكون منها ذلك الحسن الموسيقي ، ولم يتأتّ هذا إلا بالترتيب الصوتي الذي يتعلّق بعضه ببعض على نسب معلومة تبعاً لدرجات الصوت ومخارجه وأبعاده (٤).

# المبحث الثاني الدلالة الصرفية

ي عدّ علم الصرف من أجلّ علوم العربية وأحقّها بالعناية ؛ لأنه يتعلّق ببنى الألفاظ العربية ويجري منها مجرى المعيار والميزان ، فهو يدرس بنية الكلمة ووزنها الذي هي عليه ، وما يعتريها من زيادة وحذف وقلب واعتلال وغير ذلك . كما يرس الدلالة الخاصّة بكلّ بنية ، التي بها يتبّن منها كون اللفظ السما أو فعلا ، أو كونه نوعا من الأسماء أنفسها ، فمنها المصادر والمشتقات والجموع وغير ذلك (١) .

(<sup>٤)</sup> ينظر : إعجاز القرآن والبلاغة النبوية : مصطفى الرافعي ٢٤٢ ـ ٢٤٣ ، والبناء الصوتي في البيان القرآني : محمد حسن شرشر ٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير: المثل السائرفي أدب الكاتب والشاعر ١/٢٢٤، وينظر: جرس الألفاظ ودلالتها في البحث البلاغي والنقدي عند العرب١٥٣٠.

<sup>(</sup>١) ينظر: الشافية : ابن الحاجب ٦ ، والتعريفات ٧٦، والمنهج الصوتي للبنية العربية ٢٤.

وقد عَّف ابن جني هذا العلم بأنه: (( التلّعب بالحروف الأصول لما يراد فيها من المعاني المفادة منها )) (٢). وعده من العلوم التي ليس لدارس العربية غنى عنها . قال: (( ... وهذا القبيل ، أعني: التصّوف، يحتاج إليه جميع أهل العربية أتّم حاجة ، وبهم إليه أشد فاقة ؛ لأنه ميزان العربية وبه تعرف أصول كلام العرب من الزوائد الداخلة عليها )) (٣).

وَيُرس علم الصرف أحوال الكلمة على مستويين(٤):

1 . البنية : إذ يبحث في الميزان الصرفي وما يعتريه من تغير وتبس في حالات الإفراد والتثنية والجمع والتصغير والنسب والاشتقاق وما إليها .

Y . الصيغة : وهي البنية الثابتة بأصولها وحركاتها ، وهي الهيأة أو الصورة أو القالب اللغوي الثابت الذي تظهر فيه الكلمة . وعرفها أبو هلال العسكري بأنها : (( عبارة عما وضع في اللغة لتدلّ على أمر من الأمور ...))(٥) ، إذ ترجع جميع الألفاظ في اللغة إلى مبانٍ وصيغ محددة تتعين بموجبها المعاني الوظيفية والصرفية التي سمّاها ابن جني : (الدلالة الصناعية)(١)للألفاظ ، وهي تأتي لديه بعد الدلالة اللفظية من حيث قوة المعنى ، فلكي نحصل على كلمة ذات دلالة خاصة ، لابد أن فوت باصواتها ترتيباً معيناً يعطينا معنى محدداً . وللصيغة أهمية كبرى في إثراء اللغة ، إذ بوساطتها يمكي زيادة ألفاظ جديدة على وزن الصيغة الأصلية نفسها ، كما أنها ت مثل القوالب الفكرية التي ت صبّ فيها المعاني العامة ، فهي ت حددها وت عطيها حجمها ومعناها الخاص (١) .

وللعربية أسلوبان في صياغة أبنية جديدة (١) .

أحدهما: التحول الداخلي في بنية الكلمة، وذلك بتغيير حركاتها الداخلية، ففي كلّ كلمة عصر ثابت وعصر متحرك، فالثابت هو مجموعة الصوامت المؤلّفة لهيكل الكلمة نحو: كرم، والمتغير هو مجموعة الحركات التي تُحدّ صيغتها ومعناها، نحو: كُرم، وكُرَم، وكُرَم، وكُرَم،

الآخر: الزيادة أو الإلصاق، وهو زيادة صوامت خاصّة بالدلالة، وهي إمّا سوابق أو لواحق أو عُشو للكلمة. نحو: رَحَم فهو راحم، وَمرحوم، ورَحِيم، واستَرحَم استرحاماً فهو مُسترحم.

وقد عني علماء العربية بمباحث الصرف والتفتوا إلى دلالة الصيغ ، وأثر ما تتعرض له من زيادات في تغير المعنى ، وأولهم في ذلك الخليل وسيبويه (٢) ، ثم توسع الآخرون في العناية

 $<sup>(^{7})</sup>$  التصريف الملوكي: ابن جني  $(^{7})$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> المنصف ابن جني ۱ / ۲ .

<sup>(</sup>٤) ينظر التحول الداخلي في الصيغة الصرفية وقيمته البيانية أو التعبيرية: مصطفى النحاس ٣٩ ـ ٠٥ (بحث) ، واللغة العربية معناها ومبناها ٢٥ ـ ٣٦ ، والإعجاز الصرفي في القرآن الكريم: عبد الحميد هنداوي ٢٥ .

<sup>(°)</sup> الفروق في اللغة ١٥٥ ، وينظر التبيان ٢ / ٣٩٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> الخصائص ٣ / ٩٨ ، وينظر الدلالة اللغوية عند العرب ١٨٤ . (<sup>٧)</sup> لغويات : عبد ه عبد العزيز قلقيلة ٥٥ .

<sup>(</sup>١) المنهج الصوتي للبنية العربية ٤٣ ـ ٤٤ .

بالدلالة الصرفية ،أمثال: ابن قتيبة ( $^{(7)}$ ،والمبرد ( $^{(2)}$ ( $^{(2)}$ 0  $^{(2)}$ 1  $^{(3)}$ 0 السراج ( $^{(3)}$ 0  $^{(3)}$ 1  $^{(4)}$ 2  $^{(5)}$ 6 النصر فية ،أمثال: ابن قتيبة ( $^{(5)}$ 0  $^{(5)}$ 4  $^{(5)}$ 6 النصري ( $^{(7)}$ 1  $^{(5)}$ 4  $^{(5)}$ 6 النصري الاسترابادي ( $^{(7)}$ 1  $^{(5)}$ 4  $^{(5)}$ 5  $^{(5)}$ 6 النصري الاسترابادي ( $^{(7)}$ 1  $^{(5)}$ 6  $^{(5)}$ 6  $^{(5)}$ 7  $^{(5)}$ 8  $^{(5)}$ 9 النصري الاسترابادي ( $^{(7)}$ 1  $^{(5)}$ 1  $^{(5)}$ 3  $^{(5)}$ 4  $^{(5)}$ 5  $^{(5)}$ 6  $^{(5)}$ 6  $^{(5)}$ 7  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)}$ 9  $^{(5)$ 

وقد سار المحدثون من بعدهم على نهجهم ، إلا أنهم عنوا أكثر بتلك الزيادات التي سموها (مورفيمات) ، أو وحدات صرفية (١٢ والتي سنقف عليها لاحقاً إن شاء الله .

وقد أحاط الطوسي بمباحث علم الصرف وقوانينه (١٣) وأجاد في توظيفه ، كما عني بالدلالة الصرفية ، إذ تتاول الإشتقاقات الإسمية والفعلية ومعانيها ، وفرق بينها تفريقاً دلالياً دقيقاً ، وأدرك أثر تغير الوحدات الصرفية في تغير المعنى، وقد وردت وقفاته الدلالية منوعة، وجاءت في البحث على النحو الآتى :

## أولاً: دلالات الأسماء:

# (١) المشتقّات:

أشا رصاحب التبيان إلى دلالة أغلب المشتقات الواردة في القرآن الكريم ، فوقف عندها مُحلّلاً ومُفسّواً ومُفرّقاً بينها وبين غيرها من حيث الدلالة ،وهذا منهجه في مؤلّفه ، إذ اتّخذ التفرقة الدلالية وسيلة للإقرار حقائق لغوية ونحوّية وصرفية ،، وقد وقف البحث على المفاهيم الدلالية الآتية :

# أ. اسم الفاعل: (فاعل وُمفعل)

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكتاب ١٤/٤ ـ ٣٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> بنظر: أدب الكاتب ۳۳۳ ـ ۲۲۳ ، ٤٦٦ ـ ٤٧٣ ـ

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> بنظر: المقتضب ۱۱۳/۲ ـ ۲۰۹، ۱۱۶ ـ ۲۰۹ ، ۲۱ ، ۳۸ / ۲۲۸ ـ ۲۳۲ ، ۲۳۲ ـ ۳۰۳ ـ

<sup>(°)</sup> ينظر: الأصول في النحو: ابن السراج ٨٥/٣ ـ ١٠٠ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: الخصائص (٦٥٢/٢ ـ ١٥٥ ، ٣/ ١٩٨ ،والمنصف٧٤ ـ ٨١ .

<sup>(</sup>٧) المفصل في صنعة الإعراب: أبو عمر الزمخشري ٨٢ ـ ٨٣ ـ ٩٣ . ١٠٤ .

<sup>(^)</sup> شرح المفصل ابن يعيش

<sup>(°)</sup> الشآفية ۱۸ ـ ۳۲ .

<sup>(</sup>١٠) الممتع في التصريف : ابن عصفور ١ /١٨٠ \_ ١٩٥ .

<sup>(</sup>۱۱) شرح الشافية: الرضي الاسترابادي ١ / ٦٥ ـ ١١٢ ، ١٥١ ـ ١٨٨ .

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: أسس علم اللغة: ماريو باي ٥٣ ـ ٥٤ ، وعلم اللغة للسعران ٢١٦ ، والوجيز في فقه اللغة: محمد الأنطاكي ٢٧٦ ـ ٢٧٦ ، وأضواء على الدراسات الأنطاكي ٢٧٦ ـ ٢٢٢ ، وأضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة ٢٧٦.

<sup>(</sup>١٣) ينظّر: منهج الطوسي ٣٠٧ ـ ٣٠٨ ، والبحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان١٠٢ ـ ١٢٩ .

فرق الطوسي بين دلالات أسماء الفاعلين المختلفين في أصول اشتقاقهما فقال: ((الصالح هو الذي يعمل الصلاح في نفسه ، وإذا عملاً ه في غيره فهو مصلح ، فلذلك لم يوصف الله تعالى ، بأنه صالح ، وُوصف بأنه مصلح ))(۱) .

واسم الفاعل (( هو الذي َيعمل عملَ فعله ويجري عليه، ويطّرُد القياس فيه)) (٢) وُيثت ق هذا الاسم من الفعل المبني للمعلوم ، وُيفيد الدلالة على تجدّ الفعل . وُيصاغ من الثلاثي على زنة فاعل ، ومن غير الثلاثي على زنة الفعل مع قلب حرف المضارعة ميماً مضمومة وكسر ما قبل الآخر (٣) .

على هذا فالصالح ما اشتُق من الفعل (صَلَح) ، وهو فعل ثلاثي مجرّد لازم لا يتعدّى إلى مفعول به ، إذ يقع الصَلا حمن الفاعل على نفسه ، فلا يُصلِح إلا نفسه ، فنقول : صلَح المؤمن فهو صالح . أما المصلح فهو مشتق من (أصلح) ، وهو فعل رباعي مزيد متعد ، نقول : أصلَح الله العباد فيقع تأثير الفعل فيه من الفاعل على غيره ، ولذلك جاز أن تكون اللفظة (مصلح) وصفا شه تعالى ولا تجوز له (صالح) ؛ لأنه هو المصلح لخُلقه المنعم عليهم بإحلال الصلاح في نفوسهم وهدايتهم إلى سواء السبيل

## ب. صيغ المبالغة:

1. (فُعلان و فَعيل): قال الطوسي: الأصل في باب فَعلى يفَعلى وفَعلَ يفَعلُ أن يكون اسم الفاعل فاعلاً ، فإن أرادوا المبالغة حَملوا على فَعلان وفَعيل ، كما قالوا: (( غَضِبَ فهو غَضْبان وسَكِر فهو سَكْران ، إذا امتلاً غَضَباً وسُكْراً))(١).

وهو ما قال به قبله اللغويون والنحويون (٢) . فالمتحدث إذا أراد الدلالة على الكثرة و المبالغة في اتصاف الذات بالحَث حُوِّل بناء اسم الفاعل إلى عدّة أبنية سُميت صيغ المبالغة ، وهي لدى سيبويه (٦) خمسة : فَعِل وفُعِل وفُعِل ومِفْعل وفَعِل ، وزاد عليها من جاء بعده صيغاً

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٤ / ٥ .

<sup>(</sup>٢) ينظر:الأصول في النحو: ١٢٢/١ - ١٢٣ ، وشرح الكافية في النحو:الرضي الاستربادي ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكتاب ٢٨٠٠/١١٠٠٤/١، والمقتضب ٤/١، وشرح ابن عقيل ١٣٥/٣ ـ ١٣٦، وأوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك: ابن هشام الأنصاري ٢٤٢١-٥١٠.

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۸/۱ ـ ۲۹

<sup>(</sup>۲) ينظر: المقتضب ۱۱٤/۲ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٤٣/١ والمفصل ١١٩ ، والكافية في النحو: ابن الحاجب ٢٠/٢ ، وتسهيل الفوائد وتكميل المقاصد: ابن مالك ١٦٣ ،

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الكتاب ۱۱۰/۱ .

أخرى (٤) ، مثل فُعل ، وفُعل ، وُمفُ يعل ، وفَعلة ، وفاعِلة ، وفُعلُولة ، وفَعل وفَعل وفَعلة وفَعل . وكلّها سماعية .

وينبغي الوقوف عند صيغة (ف علان)فقد عنها الطوسي من صيغ المبالغة الدالّة على الحدوث والتجدّ ،على حين تعدّ باتفاق أهل العربية (٥) من الصفات المشبّهة التي ت شتق من الفعل اللازم للدلالة على من قام بالفعل على وجه الت بوت ؛ لأنها تدلّ على (( مُطلق الاتصاف بالمُشتق منه من غير معنى الحدوث))(١). ولكنّ هذا لا يعني أنّ الطوسي واهم ، بل هو مصيب فيما يرى ؛ لأنّ هذه الصيغة في أصل معناها تدلّ على المبالغة والوصول إلى الحدّ الأعلى الذي لا مزيد عليه من الاتصاف بصفتى الامتلاء وضده .

وتعد صيغة (ف علان) إحدى الصفات المشبهة الداد على وصف عارض طارئ غير ثابت (١) ، فهي تزول بزوال المُوثر نحو : جُوعان وعَلْشَان وغَنْ بَان وَريان ، إذ تزول هذه الصفة بزوال الجوع والَطَش والنَخَسب والري . ولكن شدة تأثيرها في الموصوف بها دَعت إلى تشبيهها بالوصف الثابت ، فت صبح راسخة في النفس، مما دعا إلى جعلها من الصفات المشبهة.

وتعد الصفة المشبّه بأوزانها المتعدة من أكثر المشتقّات تداخُلاً والتباساً بالمشتقّات الأخرى (^)، فهي تأتي على أوزان اسم الفاعل وصيغ المبالغة واسم التفضيل إذا دلّت على الدوام والثبوت، وقد نبه طائفة من اللغويين على هذا التداخُل (١)؛ ولذلك لجأ بعض المحدثين إلى وضع قاعدة للتفرقة بين صيغ هذه وتلك، مفأنها ((أن ما صيغ من فعله اسم فاعل فالصيغة الأخرى تكون مبالغة، وما لم يمكن صياغة اسم فاعل من فعله، فالصيغة المسموعة تكون دالية على السم الفاعل هي صفة مشبهة ولا تكون مبالغة ...)(٢).

وبناً على هذا القول فإن صيغة (قعلن) تصنُق للاثنين معاً ، فمن غضب غاضب وغضْبان ، ومن جَاعَجادِع وجَوعان ، ومن دَ يم نايم وَنْمان ، فهذه صيغ مبالغة ،أما عطشان وريان فلم يسمع لهما عاطش وراء (٢) ، لذا فإنهما من الصفات المشّبهة .

<sup>(</sup>ح) ينظر: شرح الشافية 1777 ، 1777 ، وشرح الأشموني على ألفية ابن مالك 7٤7/7 ، والمزهر 7٤7/7 .

<sup>(°)</sup> يُنظر: الكتاب ٣/٩٥،٦ ، والصاحبي: ابن فارس ٣٧٤ ، وتسهيل الفوائد ١٧٩ ، وشرح ابن عقبل ١٤١/٢ ، وشرح الأشموني ٣٥٥/٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> شرح الشافية ١٤٤/١

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  ينظر: شذا العرف في فن الصرف: أحمد الحملاوي  $(^{\vee})$  ومعانى الأبنية فاضل السامرائي $(^{\vee})$  .

<sup>(^)</sup> ظَاهَرة التعدّد في الأبنيّة الصرفيّة : وسمية المنصور : ١١٢ (بحثُ) .

<sup>(</sup>١) ينظر: الكتاب ٤/٢ ، ١٥ ، ٢٠ ، وأدب الكاتب ٥٧٨ ، والمُخصّص :ابن سيده٤/ ١٤ / ١٤٠ .

 $<sup>\</sup>binom{(7)}{m}$  المصدر نفسه

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> راءٍ أصَّلها رايي : اسم فاعل من روى يروي ، قلبت الواو ياءً لتحرَّكها وسكون ما قبلها ثم قلبت الياء همزة لتحرَّكها أيضاً . فصارت رائي ثم حذفت الياء لثقلها وعوض عنها بالتنوين ، وهي صيغة غير قياسية .

ومما وقف عنده وهو على صيغة (فعيل) صفات الخالق عزَّ وجلَّ ، قال : ((اللطيف هواللاطف لعباده بسُبوغ الإنعام ، غير أَنه عُلِ عن وزن (فاعِل) إلى (وَعيل) للمبالغة ، وقد يراد أَنه لطيف التدبير ))(٤) .

واللُطف لغةهو البرر والتكرمة وأما في الأجسام والكلام والأطف الكلام خفاؤه وغموضه ، أما في الأفعال فهو الرفق فيها . واللطيف صفة من صفات الله واسم من أسمائه عزَّ وجلَّ ، وبواد بها أنه رفيق بعباده عالم بدقائق المصالح وايصالها إليهم (٥) . فهو المحسن إلى عباده في خفاء وستر من حيث لا يعلمون، إذ يسبب لهم أسباب معيشتهم ويرزُقهم من حيث لا يحتسبون (١) . وقيل اللُطف من الله توفيق وعصمة (٧) .

وقال الطوسي في وصف (السميع البصير): ((هو َمن كان على صفة يجب لأجلها أن يُوصِر الله بصرات ويسمع المسموعات إذا وجدت ، ولذلك يوصف تعالى فيما لم يزل بأنه سميع بصير ولا يوصف بأنه سامع مصر إلا بعد وجود المبص وات والمسموعات))(^). وقال أيضاً: ((وس ميع بمعنى مسمع ...))(٩) ، ويُلحظ في أسلوبه الأثر الفلسفي والمنطقي في تعريف الألفاظ وتحديد دلالاتها بدقة .

وال سميع في كلام العربِ بمعنى السامع ، غير أنّ المفسرين فسّروه في وصف الله تعالى بالمسمِع فراراً من وصفه سبحانه بأنّ له سمعاً ، مع أنّ هذا لا تتجسيم فيه ؛ لأنه عزّ وجلّ لا يعزب عن إدراكه سد موع وإن خَفي ، فهو السميع بغير جارِحة ، وهو الذي وسع سمعه كلّ شيء (۱) . وقيل : إنّ السميع بمعنى المجيب بدليل قول المصليّ بعد الركوع : سَمِع الله لمن حمده ، أي: أجاب (۲) .

ومهما اختلفت الدلالات فهو جلَّ جلاله سَميع مجيبٌ قد أحاطَ بكلَّ شيء عُما ؛ ذلك لأنّ الوصف عندما يكون له سبحانه وتعالى ، فإنّ الأمر مختلفٌ عمّا هو مَللوف ، إذ الصفات ثلاث : صفات كمالٍ ، وصفات نقصٍ ، وصفاتٌ لا تقتضي كمالاً ولا نقصاً ، وصفات الحق سبحانه من النوع الأول؛ لأنّ الكمال له وحده (٣) .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٤/٥/٦ ـ ٢٢٦ .

<sup>(°)</sup> لسأن العرب (لطف) : ٣١٦/٩ .

<sup>(</sup>٦) تفسير أسماء الله الحسنى الزجاج ٤٤

 $<sup>(^{\</sup>vee})$  الجامع لأحكام القرآن  $^{\vee}$  ه .

<sup>(^)</sup> التبيان ٢٨٤/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> التبيان ۲۲۰/۱.

<sup>(</sup>۱) لسان العرب (سمع) ۱٦٤/٨

 $<sup>(^{1})</sup>$  تفسير أسماء الله الحسنى  $^{1}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> بدائع الفوائد : ابن قيم الجوزية ١٦٧

ولا بد من الوقوف عند حقيقة هذه الصفات ، أهي صيغ مبالغة أم صفات مشّهة ؟، ولننظر إلى شروط صياغة كلِّ منها ، إذ يُشترط في صيغة المبالغة أن تكون من فعل مجرد متعدِّ كما يُشترط في الصفة المشّبهة أن تكون من فعل لازم ، إذ اتخذ أهل اللغة من التعدي واللزوم وسيلة يُشترط في الصفة المشّبهة أن تكون من فعل لازم ، إذ اتخذ أهل اللغة من التعدي واللزوم وسيلة للتفرقة بين هذين البنائين الصرفيين (أ) ، ف(اللطيف) مشتق من (لطف) وهو فعل مجرد لازم ، ولذا فهي صفة مشّبهة من غير شك ، أما (السميع) و (البصير)، فإن كانتا من (سمع) أو (أسمع) ، ومن (بصور) أو (أبصور) ، فهما من فعلين م تعدين ، والمفترض أن تكونا صيغتي مبالغة ، غير أن دَلالتهما على مطلق اتصاف الذات الإلهية بالسماع والإبصار ، مع أزليتهما وثبوتهما واستمرارهما ، هو الذي جعلهما في حكم الصفة المشّبهة ، فضلاً عن أن صيغة (عيل) باتفاق اللغوبين تطرد في الدَلالة على الخصال اللازمة النفوس ، ما كان منها فطرياً ومكتسباً (٥) .

وبنحو عام فإن جميع الصفات الإلهية هي صيغ مبالغة تُحملُ على الصفة المشبهة لثبوتها واستمرارها وبلوغها الملازمة الأزلية التي لا منتهى لها(٦).

Y . فُعول : وفرق أيضاً صاحب التبيان بين صيغتي (فاعل وفَعول) فبين أنّ الأولى للحدث والثانية للمبالغة فقال : (( إنّ في غَفور مبالغة لكثرة المغفرة ، فأما غافر فيستحق الصفة فيه بوقوع الغفران)) (١) ، ف(الغفر) صفة دائمة ومستمرة شه تعالى لكثرة غفرانه لذنوب عباده التي لا تُحصى ولا تُعدّ ، ولا تتنهي و ليس لها أمد ، فهو يغفر للجنّ والإنس منذ أن خلقهم وإلى يوم الساعة ؛ ولأنّ فعل المغفرة بلغ درجته القصوى والغاية في المبالغة؛ لذلك جاء بزنة (وَعول) ، وهو وصفٌ خاص بالله تعالى . أما (غافر) فهو وصفٌ لكلّ مَن قام بفعل المغفرة ولو مرة واحدة .

وتعد صيغة (فَعول) من الصيغ المشتركة بين المبالغة والصفة المشّبهة (٢) ، وميزان التفرقة بينها تُوت زَمنها وبيمومتها ، غير أن صفات الخالق عزَّ وجلَّ هي صيغ مبالغة يصُح أن تكون صفات مشّبهات لثبوتها واستمرارها كما ذكرنا آنفاً .

وقد اختلف اللغويون في هذه الصيغة من حيثُ أصلها ، فرأى بعضهم أنها منقولة من أسماء الذوات في نحو: تَوضَاً به ، وَوقدتُ وَقُوداً ، فالوضوء هو الماء الذي يُ يَ وضَا به ، والوقود هو الحطبُ الذي يُ وَقَد به . تُم استعيرت للدلالة على صيغة المبالغة والتكثير في أداء الفعل (٣) ،

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب ١١٠/٤ - ١١٢ ، وارتشاف الضرب من لسان العرب أبو حيان الأندلسي ١٩٣/٣ ، وظاهرة التعدّد في الصيغ الصرفية ١٠٧٠ .

<sup>(°)</sup> ينظر: الكتاب ٢٨/٤ ، والصاحبي ٣٧٥ ، والمخصص ١٤٧/١٤/٤ ـ ١٤٨ ، وفقه اللغة: على عبد الواحد وافي ٢١٥ ، ومعانى الأبنية ٩٤ ـ ٩٦ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: الله قاسمات الله: الزجاجي ٧٠ ، والتبيان ٢٧٧/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱٦٩/٢ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المحيط في أصوات العربية  $^{(7)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر ديوان الأدب:إسحاق الفارابي ١٢٩/١ ، والمخصّص ١٢/٤ ، وشرح الشافية ٢٢/١ ، ومعاني الأبنية ١١٥

فهي من أوصاف المبالغة في الفعل وليست من أوصاف المبالغة في الذات (أ) ، ولكن هذا الخلاف لا يمنع من اتفاقهم على أن هذه الصيغة تُستعمل لَمن كثر منه الفعل (أ) ، أو لَمن دام عليه (أ) ، أو لَمن كان قوياً مُقتدراً عليه (أ) ، وكلُ ذلك يصب في دلالة الكثرة والتزييد من الفعل ، وقد نبه الدكتور فاضل السامرائي على تحوّل هذه الصيغة ، فقال : ((عندما نقول: هو صبور، كان المعنى كأنه مادة تُستنف د في الصبر وتُ فنى فيه، كالوقود الذي يُست َهلَك في الاتقاد ويفنى فيه ، وكالوضوء الذي يُستف د في الموضوء ... وحين نقول: هو جَروع، كان المعنى أله ذات تُستهلك في البَخرع ، وكذا النَغ ور أي كلّه مغفرة) (أ) . والله جامع لكلّ ما هو خير مما يتجاوز المغفرة إلى غيرها من الصفات .

ولو أطلنا النظر في سبب انتقال هذه الصيغة من الدلالة على اسم الذات إلى الدلالة على المبالغة ، لتبين أن شدة اتصال الدات بالصفة وبلوغها الغاية في ذلك ، هي التي أهلتها لأن تصبح هي والفعل أو الصفة كالشيء الواحد ، حتى صار الماء الذي يُتوضّا به هو الوضوء بحد ذاته ، وصار الحطب الذي يوقد هو الوقود أو الاتقاد ذاته ، وهذا هو الذي دعا إلى وصف كثير الصبر والشكر والمغفرة بالصبور والشكور والغفور ، وكأنه لشدة اتصافه بهذه الأوصاف قد صار هو الفعل نفسه ، فف ننى الفعل فيه ، وف نيت ذاته في الفعل فصار الوصف عَاماً له .

وقد خصّ أبو هلال العسكري هذه الصيغة بالدلالة على من اقتدر على الفعل ، ولكنّ هذا إن صدق على : عجوز وغيور ؛ لأنّ هذه الصدق على : عجوز وغيور ؛ لأنّ هذه الصفات تدلّ على شدّة اتصاف الذات بها، حتى أنّ العجوز صار هو العجز نفسه، والغيور صار هو الغيرة نفسها ، وهذه هي الغاية القُصوى من المبالغة .

<sup>(</sup>٤) اشتقاق أسماء الله ١٥١

<sup>(°)</sup> ينظر: شرح ابن عقيل ١١١/٣ ، وهمع الهوامع :السيوطي٩٧/٢ .

<sup>(</sup>٦) ديوان الأدب ١/٥٠ ، وينظر : معاني الأبنية ١١٥ .

<sup>(</sup>٧) الفروق في اللغة ١٥ ، ودرّة الغواص في أوهام الخواص : الحريري ٨٩ .

<sup>(^)</sup> معاني الأبنية ١١٤ . (١)

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲/۶ه.

والمعرفة المتعارف عليهما لدى البشر، إذ ليس له حدّ ولأمنتهى ، فجاءت صيغة (قعال) وهي أقوى الصيغ دلالة على المبالغة (٢) للدلالة على السِعة والشُمول واللاتناهي الذي يتسم به علم الله جلّ وعلا .

وَمقصد الطوسي هذا ليس عاّماً في دلالة هذه الصيغة ، وإنما هو خاصّ بها في سياق الآية التي وردت فيها . وقد أشار ضمناً إلى أن المعنى العام لصيغة (قعل) هو التكثير المعلوم . وهو مااتفق عليه اللغويون (٢) ، كما اتفقوا على أنها من الصيغ الدالّة على الحرفة والصناعة في نحو: ( نَسْاج وخَياط وَنَجار) (٤) ، ولكنهم اختلفوا في أصل هذه الصيغة ، إذ يرى المبرّد أن أصلها الدلالة على المبالغة في نحو: (ضَرّاب وقَ تَال) ، شم فلت إلى الصناعة لتكرير الفعل وكثرة المعاناة في القيام به ، نحو: (بَرّاز وعطّار) (٥) ، وأيده في هذا القول طائفة من اللغويين المتأخرين (١) ، في حين يرى آخرون أن هذه الصيغة أصلها الدلالة على الصناعة ، ثم فلت إلى المبالغة (١) ، وأيد ذلك من المحدثين د. فاضل السامرائي (١) الذي أشار إلى صِحّة هذا النقل فضلاً عن اقتضائها الاستمرار والتكرار والتجدّد والملازمة في آن واحد .

ولو بحثنا في حقيقة الأصل اللغوي لهذه الصيغة لتبين أنّ صيغة (فيّ على) تُطلق على كلّ من يرزاول فعلاً أو عملاً بكثرة ومُداومة ، ومُزاولة الإنسان للأعمال المختلفة ، هي أمر اجتماعي يقتضي وجوده قبل وجود الحرف والصناعات التي طرأت على المجتمع بعد تطوره وتحضّره . يقول ابن يعيش: ((إن كان شيئاً من هذه الأشياء صَنعة ومعاشاً يداومها صاحبها نيب إلى فيقال لمن يبيع اللّين والدّ مر: لبان وتمار ، ولمن يرمي بالنبل: نبال ... ))(٢) ، فالراجح إذن أن تكون صيغة (قعال) مستعملة لدى العرب قبل أن تشيع الحرف والصناعات فالراجح إذن أن تكون صيغة (قيال) مستعملة لدى العرب قبل أن تشيع الحرف والصناعات ، إذا المبالغة ثم است عيرت للحرف والصناعات ، إذا الحرف بالملازمة والدوام عليها .

ع . مِفْعال : وقف الطوسي عند صيغة المبالغة (مِفْعال) في تفسيره قوله تعالى : ﴿ وَأَمْرَسُلُنا السَّمَاء عَلَيكُم مِلْمَاماً ... ﴾ [ الأتعام : ٦] ، فقال في تعليقه على (مِدرار) : ((ومِفْعال من

<sup>(</sup>٢) ينظر: حاشية الصبّان على شرح الأشموني: محمد بن على الصبّان ٢٩٦/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكتّاب ١١٠/١ ، والمقتضب ١٩٣/٢ ، ١٦١/٣، ١٦١/٣ ، والفروق في اللغة ١٥ ، ودرّة الغواص ٨٩ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ينظر: أدب الكاتب ٢٥٢ ،وديوان الأدب ١٢٩/١ ، والمخصّص ٤ / ٦٩/١٥ .

<sup>(°)</sup> المقتضب ٣ / ١٦١ .

<sup>(</sup>۱) ينظر: المخصّص٤ / ٦٩/١٥ ، وشرح المفصّل ٦ /١٣ ، وشرح الشافية ٢ /٨٤ ـ ٨٥ ، ومعاني الأبنية ١٠٨ .

<sup>(</sup>۱) ينظر: همع الهوامع ۹۷/۲. (۲) معاني الأبنية ۱۰۸ ـ ۱۱۰

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> شرح المفصل ۱۳/٦ .

ألفاظ المبالغة يقال: ديمة مدراًر، إذا كان مطرها غزيراً حاراً ، كقولهم: امرأة مِذكار إذا كانت كثيرة الولادة للذكور ، ومئنات في الإناث ))(٤) .

وقد أشار إلى هذا المعنى قبله ابن قتيبة حين قال: ((من ذلك امرأة متئام: إذا كان من عادتها أن تلد كلّ مرّة توأمين ...)) (٥) ، ثم بين أنّ ((مفعال تكون لمن دام منه الشيء أو جرى عادته ، تقول: رجلٌ مضحاك ومِهذار ومِطلاق إذا كان مديماً للضَعِك واله َ ذر والطلاق ))(١) .

وقد أشار إلى ذلك أيضاً الفارابي (٢) اللغوي (ت ٣٥٠هـ) وأبو هلال العسكري (١) (ت بعد ٥٩هـ) والثعالبي (٩) (ت ٤٢٩هـ).

ويرى بعض المتأخرين أن هذه الصيغة في أصلها تكون للآلة ، كالمفتاح الذي هو آلة الفتح ، والمنشار الذي هو آلة النشر ، ثم است عيرت للمبالغة . وإنما ساغ ذلك ؛ لأن من اعتاد الفعل وصار له كالآلة يصنف عليه الوصف باسم الآلة (مفعال) ، فيقال مهذار لكثير اله در الذي صار كأنه آلة لله در ، ويقال : معطار لكثير العطر الذي صار كأنه آلة للعطر (١) .

وأِد ذلك من المحدثين د. مصطفى جواد (٢) ود. فاضل السامرائي (٣) الذي استدلّ على ذلك بأنّ صيغة المبالغة (مفعال) لا تُجمع جمع مذكر سالماً ولا تأنيث ، وإنما تُجمع جمع اسم الآلة ، فيقال : مهذار ، مهذار ، مهاذير ، ومعطار معاطير ، كما يُقال : مقتاح مفاتيح ومنشار مناشير .

#### (٢) المصادر:

المصدر اسم يدلّ على الحدث مجرّداً من الزمن نحو: صُعود وجُلوس، فهما لفظان دالاّن على حدثٍ غير مقيدين بزمن ماضٍ أو حاضر أو مستقبل. ويُشترط فيه أن يشتمل على أحرف فعله الماضي، الأصلية والزائدة نحو: أكلَ أكلاً وأعْمَ إعلاماً واستغفر استغفاراً (٤).

وقد سمّاه النحويون المتقدمون (٥): الحَث ، واسم الحَث ، والفعل ، واسم الفعل ، وعرّفه ابن جني بأّنه (( كلّ اسم دلّ على حَث وزمان مجهول ، هو وفعله من لفظ واحد)) (٦) ، والمصادر أنواع منها : المصدر الصريح ، والميمى ، والصناعى ، ومصدر المرّة والهيأة .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٨١/٤ .

<sup>(°)</sup>و (۱) أدب الكاتب ۳۳۰ ، وينظر معاني الأبنية ۱۱۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ديوان الأدب ٣/٥٥٥ ـ ٣٥٦ .

<sup>(^)</sup> الفروق في اللغة ١٥ .

<sup>(</sup>۱) الكليات أبو البقاء الكفوي ٣٠٣ ، وينظر معاني الأبنية ١١٢ . (۱) دراسات في فلسفة النحو و الصرف والرسم مصطفى جواد ١٢٨ .

<sup>(</sup>۳) معانى الأبنية ١١٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الأصول في النحو ١٣٧/١ ، وشرح شذور الذهب ابن مالك ٣٨١، والتعريفات ١٢٠ .

<sup>(°)</sup> يُنظر الكتاب أ / ١٢ ، ٣٢ ، ٣٤ ، ٤ / ١٢ ، ٥٠ ، ومعاني القرآن للفراء ٢ / ٤٠٤ ، والأصول في النحو

وقد وقف الطوسي عند المصادر بكثرة في تفسيره ، وكان له لمحات دلالية قَيمة في باب المصادر نوجزها بما يأتى:

أ . فرق بين المصدر والاسم أو اسم الذات : فالأول يدلّ على الحدث المجرّد ، والثاني يدلّ على ذات محسوسة ، أو يدلّ على ما قام به الحدث ، أو المادة التي يتّم بها الفعل ، ووسيلة التفرقة تقوم على أساس تغير حركات المصدر عن الاسم ، وقد سبقه إلى هذه التفرقة طائفة من علماء العربية (٧) .

وُيسَمى هذا التغير في علم اللغة الحديث بالتغير المورفيمي (^) ،أو (التحول الداخلي) (<sup>()</sup>) ، إذ تتحول المصوّتات القصيرة الداخلية في بنية الكلمة فيتغير معها معنى الكلمة في نحو : فَعول وفُعول ، وفُعل وفُعل وفُعل ، وغيرها . وتُعدّ عملية التحوّل هذه من أساليب العربية في صياغة أبنية جديدة الإثراء اللغة ، وهو ما يسمى في علم اللغة الحديث (تناسل الصيغ) (()) .

وقد وردت في تفسير التبيان أمثلة عدة على هذا التحول ، عمد فيها الطوسي إلى التفرقة المعنوية ، فمن ذلك وقوفه عند قوله تعالى ﴿ إِنَ اللَّهِينَ كُفَّى فَا فَمَا تُواْ فَهُ مُرَكُفّاً مَ فَلَن يُقْبَلَ مِن أَحَدهم مِل الأمرض فَهبًا ﴾ [آل عمران : ٩١] ، إذ قال (( المِلْء : اسم للمقدار الذي يُعلأ ، والمَلْء بفتح الميم مصدر مَلاتُ الإناء مَلاً ، ومثله الرعي بكسر الراء : النبات ، وبفتح الراء مصدر رعيته))(١) .

ونقل عن الزجاج تخطئته من ساوى بينهما<sup>(۱)</sup> ، وتحديده المصدر بالفتح واسم الذات بالكسر. والمِلء لغة ما يأخذه الإناء إذا امتلأ ، يقال أعطى مِلأه ، ومِلأَيه وثلاثة أملائه ، والمَلء الاسم (٤)

ومما وقف عنده أيضاً قوله تعالى : ... ﴿ إِلا مَنِ أَغْنَى فَ عَنْ فَتَ بِيلِهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] إذ فرق بين الغرفة والمُغرفة فقال : (( والغرفة بالفتح المرة من الغرف ، والمُغرفة بالضم ملء الكفّ

١ / ٩٠ ، وينظر المصادر والمشتقات في لسان العرب خديجة زبار الحمداني ٢٩ ،

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> اللمع في العربية ابن جنّي ٤٨.

<sup>(</sup>۷) ينظر : معاني القرآن للأخفش ٢١٢/١ ، وتفسير غريب القرآن ٤٣ ، ٣٧٤ ، وأوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ١٦١/٢ .

 $<sup>^{(\</sup>Lambda)}$  الوجيز في فقه العربية  $^{(\Lambda)}$  الوجيز في فقه العربية  $^{(\Lambda)}$ 

<sup>(</sup>٩) ينظر: المنهج الصوتي للبنية العربية ٦٧، والعربية الفصحى: ٩٧.

<sup>(</sup>۱) العربية الفصحى ١١٦.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۸/۲ه. (۳)

<sup>(</sup>۲) ينظر: معاني القرآن وإعرابه ۲/۱۶۶

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> لسان العرب (ملأ) ١٥٨/١ .

من الماء ، فالغُوفة اسم للماء المغروف والغَوفة اسم للفعل))(٥) . واسم الفعل هو المصطلح الذي أطلقه القدماء على المصدر كما ذكرنا آنفا .

والغرف لغة رفع ُ الشيء وتناولُه ، ويقال: غرفتُ الماء والمرق ،أي: رفعته وتناولته ، وعن يونس أنه قال : غرفة وغرفة عربيتان ، غرفت عَرفة وفي القدر غُوفة ، وصوت صوة وفي الإناء صوة (٢) .

وقد ذكر ألفاظاً أخرى من هذا النوع نحو: النبعُ (١) ، والأُكلُ (١) ، والشِربُ (٩) ، وهي جميعاً منقولة من الوصد فية إلى العَلَمِية ؛ لأنها في الغالب بمعنى مفعول ، ثم صارت عَما على اسم الذات التي يقع عليها الفعل (١) . فالمِلء هو اسم للماء المملوء ، والعُرفة اسم للماء المغروف والنبح اسم للمذبوح والأُكل اسم للمأكول والشرب اسم للمشروب ، لكنها تحمل معها دلالتها على المفعول ، وإن صارت اسماً جامداً ، ولذا ذكر الدكتور فاضل السامرائي أنها في حقيقتها أسماء تدلّ على المفعول ويلست أوصافاً مشتقة (١) .

وُيلحظ في هذه الألفاظ أن ما دلّ منها على المصدر يأتي بالفتح ، وما دلّ على اسم الذات يأتي با لضم أو الكسر ، وهذا يعني أنّ العرب تجعل لما يدلّ على الفعل الحركة الأخفّ ، ولما يدلّ على ما وقع عليه الفعل الحركة الأثقل . ويبدو أنّ هذا اللهاي و في الحركات له مدلوله المعنوي ؛ ذلك أنه لما كان الفعل هو الأصل ، فقد جاءت المصادر مفتوحة لأنها تعبر عن معنى الفعل ، ثم ميزوا ما اشد و من الفعل مما يدلّ على وصف الذوات فجعلوه إما بالضم أو بالكسر .

#### ب. وأشار إلى دلالة بعض المصادر من ذلك:

ال فعال : وهي من الصيغ القياسية لمصادر الفعل الثلاثي المجرّد ، وقد وقف الطوسي عند لفظ (رُفات) الوارد في قوله تعالى ﴿ وَقَالُواْ أَلَا أَلَا الْمَاعُونُونَ خَلْقاً عَظْماً وَمَرُفَناً أَلَا الْمَبْعُوثُونَ خَلْقاً عَظْماً وَمَرُفَناً أَلِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقاً جَلَيْلاً ﴾ [الإسراء: ٤٩] ، فقال : ((... الرُفات : التراب ... وهو بمنزلة الله الله الله والخطام . قال المبرّد كلّ شيء مدقوق مبالغ في دقه حتى يُسِحَق فهو رُفات ... ))(٢) ثم أردف ذلك بذكر

<sup>(°)</sup> التبيان ٢٩٥/٢ ، ينظر: جامع البيان ٦١٩/٢ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٤٤٣/١ ، والجامع لأحكام القرآن ٣٠٣/٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> لسان العرب (غرف) ۲۹۳/۹

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۰/۸ و .

<sup>(^)</sup> التبيان ٢/٣٩/

<sup>(</sup>۹) التبيان ۹/۲۰۰

<sup>(</sup>١) ينظر: إعراب القرآن ٤٣٤/٣ ، وفتح القدير ٤٠٥/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> معاني الأبنية ٦٦ .

<sup>(</sup>۳) التبيان ٢/٦٨٤

القاعدة الصرفية القائلة: إنّ ((كلّ ما تحطّم وترضَّضَ يجيء أكثره على (مُعال) مثل مُطام، ورُضاض، ومُقاق، وعُبار، وتُراب ...))(؛).

وقد سبقه إلى القول بهذه الدلالة الصرفية طائفة من اللغويين، إذ قال الفرّاء: ((كلّ شيء ينضّم بعضه إلى بعض فإنه يجيء على فُعال مثل الطام والقُماش ...)) (٥) . وذكر الفارابي اللغوي ثلاثة معان لهذه الصيغة ، فهي : (( للأدواء والأصوات ولما تحطّم من شيء وتكسّرمنه ، نحو طام وُدقاق)) (٦) ، وهي كذلك لدى ابن قتيبة (٧) ، وابن السراج (٨) ، والقاسم بن محمد المؤّب (ت بعد ٣٣٨ هـ) (٩) ، والرضي الاسترابادي (١٠) .

واختلف أهل اللغة في أصل هذه الصيغة ، فرأى سيبويه أنّ الألفاظ التي بزِنة (أعال) الدالّة على على كل ما تَحطّم وترضّض ليست مصادر وإنها هي تحمل معنى صيغة (فعلة) الدالّة على الفُضالة (١) ، على حين ذهب أبو على الفارسي (٣٧٧هـ) إلى أنّ هذه الألفاظ ليست مصادر ، وإنما هي أسماء بمعنى (مفعول) . فأصلها : مُعطّم ومرضُوض ومدقُوق ، ولا تأتي صيغة (عال الأصوات والأدواء ، وإنها شأن هذه الألفاظ شأن ما جاء على (عيلة) الدالّة على الفُضلة من الشيء كالبقية والتريكة ، فهي بمعنى المتبقى والمتروك (١) .

ووقع هذا الخلاف بين المتأخرين أيضاً ، فقد عدّها ابن عصفور مصادر  $(^{7})$ ، على حين هي لدى الرضي الاسترابادي أسماء موضوعة موضع المفعول  $(^{3})$ ، وهو رأي المحدثين  $(^{0})$  أيضاً .

والمتفص لمعنى هذه الألفاظ يجدها حقاً تحمل معنى المفعول ، غير أنّ صياغتها على فُعال، تزيدها دلالة على معنى التحطيم والتكسير والترضيض ، فلو قيل : مُطام ، الفُهِم أنّ هذا شيء مُحطّم إلى درجة الخراب وانعدام الأمل بإصلاحه أو لمّ شتاته من جديد،غير أنه لو قلت : مُحطّم ، لتبادر إلى ذهنك إمكانية إصلاحه بطريقة أو بأخرى .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(°)</sup> معانى القرآن للفراء ٦٢/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> ديوان الأدب ١/٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> أدب الكاتب ٤٦٦ ـ ٤٧٠ .

<sup>(^)</sup> الأصول في النحو ٩/٣ . (١) وَالْتُو اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّا

<sup>(°)</sup> دقائق التصريف القاسم بن محمد المؤدِّب ١٣٣ ـ ١٣٤ . (°) شرح الشافية ١٥٥/١ .

<sup>(</sup>١) الكتاب: ١٣/٤، وينظر: أبنية الصرف في كتاب سيبويه:خديجة الحديثي ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) المخصّص ٤/ ١٣٥/١٤، وينظر: معاني الأبنية ٢٦ ـ ٢٧.

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  المقرّب: ابن عصفور ۱۳۱/۲.

<sup>(</sup>٤) شرح الشافية ١٥٥/١.

<sup>(°)</sup> ينظر: فقه اللغة (وافي) ٢١٤ ، ومعاني الأبنية ٢٦ ـ ٢٧ ، والمصادر والمشتقات في لسان العرب ٢٢٥ ـ ٢٢٦.

ولكن ليس كلّ الألفاظ دالة على التحطيم والترضيض كما يقول الفارابي وابن قتيبة ومن بعدهما الطوسي ؛ لأن عُبار وت راب على (فعال) أيضاً ، ولكنها تذلّ على تجمع ذرات معينة على حجم وشكل وأوصاف خاصة ، وهي بذلك توافق المعنى الذي قال به الفراء ، وهو دلالتها على (كلّ شيء ينضم بعضه إلى بعض) ، وهو الأرجح في الدلالة العامة لصيغة (فعال) ، التي تصدق أيضاً على المحطم والمكسّو ؛ إذ تجتمع قطع ذلك المُطام والرفات على هيأة معينة .

٢ فعالة : وهي أيضاً من الصيغ القياسية للمصدر المشنق من الفعل الثلاثي المجرّد وتختص بالأفعال الدالة على حرفة أو صَنعة أو ولاية . وقد ذكرها الطوسي حين فسّو قوله تعالى ﴿ وَعَلَى البُصُ هِمْ عَسُولًا وَلَهُ مَا اللهُ عَلَى البُقِيمَ البُقِيمَ البُقِيمَ البُقِيمَ البُقِيمَ البُقِيمَ البُقِيمَ على على مااشتمل على المسيء مبني على فعالة كالعمامة والقلادة والعصابة ، وكذلك في الصناعة كالخياطة والقصارة والمساغة والذساجة وغير ذلك ، وكذلك من استولى على شيء كالخِلافة والإمارة والإجارة وغير ذلك))(١) .

ولم برد خلاف بين اللغويين حول هذه الصيغة ، إذ يقول سيبويه : ((وأما الوكالة والوصاية و الجراية ونحوهن فإنها شبهن بالولاية ؛ لأن معناهن القيام بالشيء، وعليه الخلافة والإمارة والذكاية والعرافة ، وإنها أردت أن تعر بالولاية ، ومثل ذلك الإيالة والعياسة والسياسة ...))(١) .

وإلى هذا ذهب أيضاً ابن قتيبة (٢)، وابن السراج (٣)، والمؤدّب (٤)، وأبو محمد الصيمري النحوي (٥) (من نحاة القرن الربع الهجري) ،أما دلالتها على الاشتمال فقد أشار إليها الزجاج (٢)، والجوهري (١)، وابن منظور (٨) (ت ٢١١ه).

ولم يخرج المحدثون (٩) عن الدلالات التي أشار إليها الطوسي فيما يختص بهذه الصيغة .

## (٣) تناوب الصيغ:

الأصدل في اللغة العربية أن يكون لكلّ صيغة معنى معين ، ولكنّ واقع هذه اللغة وقدرتها على التغير في التراكيب المختلفة دعا إلى أن تجيء بعض الصيغ بمعنى بعضها الآخر ،

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> التبيان ١ / ٦٤ .

<sup>(</sup>۱) الكتاب ٤ /۱۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أدب الكاتب ٤٧١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الأصول في النحو ٣ / ١٩٢ .

<sup>(</sup>٤) دقائق التصريف ١٣٣.

<sup>(°)</sup> التبصرة والتذكرة :الصيمري٢ /٧٦٨ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> معاني القرآن وإعرابه ١ / ٨٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الصحاح (عمم) ٥ / ١٩٩٣ .

<sup>(^)</sup> لسان العرب (غشا) ١٥ / ١٢٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> دراسات في فقه اللّغة صبحي الصالح ٣٤٥ ، وفقه اللغة (وافي) ٢١٢ ، ومعاني الأبنية ٢٣ ـ ٢٥ .

لتحقيق فائدة معنوية ،إذ يقع اللفظ موقعاً ليس له أصلاً ، فيقوم مقام ذلك الأصل ويكتسب صفاته من تأثر وتأثير ودلالة ووظيفة وإعراب وبناء (١٠)

ويشكّل تناوب الصيغ الصرفية جزءاً من ظاهرة أوسع هي (النيابة)، وهي : (( ظاهرة نحوّية تركيبية صرف ، لارتباطها بسياق التركيب البُهلي فلا نيابة في خارج السياق التركيبي الواردة الكلمات النائبة فيه ، حتى النيابة بين الصيغ الصرفية ، لا يمكن فيها فصل الصيغة . التي نابت بعض أمثلتها عن أمثلة صيغة أخرى . عن السياق التركيبي الواردة فيه . فليست (فاعل) نائبة عن (مفعول) من حيث هي اسم فاعل من الثلاثي، وتلك اسم مفعول منه؛ وإذما لورودها في سياق تركيبي معّن))(١١)

ومفاد هذا الكلام أن تناوب الصيغ محلّ دراستها في الظواهر الدلالية التركيبية ، ولكنّ اختصاصها بالدلالة الصرفية دعا البحث لأن يفصلها ويتناولها على مستوى الكلمة المفردة ، بعداً عن التجزئة المُخلّة بالمنهج . وحين نستعرض إشارات الطوسي لتناوب الصيغ الصرفية في دَلالاتها ، درك تماماً أنّ هذا قد فرضه السياق القرآني تبعاً للمعنى المقصود .

وقد تنّبه العلماء العرب على هذا الأسلوب ، واستوقفهم وروده في كتاب الله العزيز ، وكان لهم آراء دَلالية في أثناء دراساتهم اللغوّية والنح وّية والتفسيرية ، وعبروا عنه بعنّة عبارات منها : هذا بمعنى هذا ، وقام مقامه ، أو حلّ محلّه ، أو في تأويل كذا ... وغير ذلك(١).

وقد حدّ بعضهم الغاية من هذا التناوب ، إذ علّله الفرّاء فقال (( وذلك أنهم يريدون وجه الَمدح أو النّم ، فيقولون ذلك لا على بناء الفعل ، ولو كان فعلاً مصرّحاً لم يقل ذلك فيه ؛ لأنك لايجوز أن تقول للضارب: مضروب ، ولا للمضروب : ضارب؛ لأنه لا مدح فيه ولا نّم)) (٢).

في حين عدّه ابن جني من أهم وسائل المبالغة ، فلا تتحقق إلا به ، قال: (( في المبالغة لابد أن تترك موضعاً إلى موضع إمالفظاً إلى لفظ أو جنساً إلى جنس ))(٣).

وعني المحدثون بهذا الأسلوب كثيراً ، وسمّوه الانحراف والاختيار ، واتخذوه مرتكزاً للدراسات الأسلوبية الحديثة (٤).

أما الطوسي فقد كان له جهد مثمر في الإشارة إلى تناوب الصيغ ، وكان بودفه غالباً بالتعليل والترجيح ، ويمكن إيجاز آرائه بما يأتي :

<sup>(</sup>١٠) النيابة في الأبنية الصرفية :نهاد فليح ١٧٥ (بحث) .

<sup>(</sup>١١) ظاهرة النيابة في العربية: عبدالله صالح عمر ٢٧.

<sup>(</sup>١) ينظر: النياية في الأبنية الصرفية ١٧٥ ، وظاهرة النيابة في العربية ٣٨ ـ ٤٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> معاني القرآن ۳ / ۱۸۲ <sup>(۳)</sup> الخصائص ۳ / ٤٦

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> البلاغة والأسلوبية :محمد عبد المطلب١٩٨.

أ. نيابة فاعل عن مُفعول: وذلك في قوله تعالى على لسان نوح. عليه السلام. ﴿ لا عَاصِمَ الْيُومُ مِن أَمْ اللّه ﴾ [هود: ٤٣]، فقد نقل الطوسي في تفسير (لا عاصم) أقوالاً لابن كيسان (ت ٢٩٩ هـ) وأبي على الفارسي ،إذ يحملان دلالتها على أنها بمعنى (لا معصوم) مثل دافق بمعنى مدفوق ؛ لأن في نفي العاصم نفياً للمعصوم (٥). وهو ما قال به طائفة من علماء العربية (٢) ،وحمله بعضهم على أنه بمعنى (ذو عصمةٍ) (٧).

ومن أمثلته أيضاً قوله تعالى ﴿ فَهُو َفِي عِيشَتَ مِاضِيَتٍ ﴾ [الحاقة: ٢١]، إذ فسره الطوسي فقال : (( أي في عيشة راضية ... وراضية معناها موضية ف (فاعلة) بمعنى (مفعولة) ؛ لأنه في معنى ذات رضاً ، كما قيل: لابن وتامر ، أي ذو لبن وذو تمر ... وكأن العيشة أُعطَيت حتى رضيت ؛ لأنه لا بمنزلة الطالبة ...))(١). وفي هذا الكلام التفات منه إلى ظاهر التشخيص الفني بإسباغ صفة الآدمية على العيشة .

ب. نيابة مَفْعول عن فاعل: وذلك في قوله تعالى: ﴿...إِنَّهُ كَانَ مَعْلَهُ مَأْتِياً ﴾ [مريم: ١٦] ، إذ قال الطوسي في تفسير (َمأتياً): (( ومعنى مَأتياً مَفْعُولاً ، ويجوز في مثل هذا (تياً) و (َمأتياً) ؛ لأن ما أتيته ، فقد أتاك ، وما أتاك فقد أتيته ... )) (١) . وقريب منه قول الزمخشري: ((مأتياً : مَفعول بمعنى فاعل ، والوجه أنّ الوعد هو الجنة ، وهم يأتونها . أو هو من قولك أتى اليه [ إتياناً ] (١) ، أي كان وعده مَفعولاً منجزاً ...) (١) ، إذ يجوز إبقاء (مأتياً) على دَلالتها ، ويجوز حملها على (فاعل) .

## ت . نيابة (فَعيل) : وهي على صورتين :

1 . فَعيل بمعنى مُفعل : (و عيل) صيغة من صيغ المبالغة دخلت أبواباً أخرى كثيرة ونابت مناب صيغها ، و ( مُفعل) اسم فاعل مُشتق من الفعل الرباعي (أفعل) ، وقد أشار الطوسي إلى أن (و عيل) تأتي بمعنى ( مُفعل) في أكثر من موضع من التنزيل ولا سيّها في تفسيره صفات الله عزَّ وجلَّ ، قال : (( ومعنى بصير مُبصِر عند أهل اللغة ، وسميع بمعنى مسمِع لكنه صُرِف إلى ف عيل في صير وسميع ،

<sup>(°)</sup> التبيان ٥ /٩١١

<sup>(</sup>٦) ينظر: معانى القرآن للفراء ٢ / ١٥ ـ ١٦ ، ومعانى القرآن للأخفش ٣٥٣/٢ ، والصاحبي ٣٦٦.

<sup>(</sup>۷) يُنظر: أعراب القرآن ٢ /٢٨٥ ، ومجمع البيان ١٢ /١٥٥، والبحر المحيط ٥ / ٢٢٧ . ٢٢٨ ، وفتح القدير ٤٧٦/٢ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۰/۱۰۰ ـ ۱۰۱، وينظر : مجاز القرآن ۱/ ۲۷۹، ومعاني القرآن للفراء ٣/ ١٨٢، وتأويل مشكل القرآن ٢٢٨، وإعراب القرآن ٢٢٨، والبحر المحيط ٨/ ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) التبيان ١٣٨/٧ ، وينظر : معاني القرآن للفراء ٢٠/٠ ، إعراب القرآن ٢٢/٣ ، والبحر المحيط ١٩١/٦ .

<sup>(</sup>٢) وردت في النص : إحسانا، و هو تحريف، إذ لا يستقيم المعنى بها.

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٢/٥١٥.

ومثله :عذاب أليم بمعنى مُولِم ، و (بديع السماوات) بمعنى مُبدع ...)) (٥) . وفرق في موضع آخر بين بديع وُمبدع ، فقال : ((وبينهما فرق)) ثم علّل ذلك بأنّ ((في بديع مبالغة ليس في مبدع ، ويستحق الوصف في غير حال الفعل على الحقيقة بمعنى أنّ من شأنه الإنشاء ؛ لأنه قادر عليه ، ففيه معنى مُبدع)) (١) .

وقد صرّح ابن قتيبة والطبري والزجاج  $\binom{(\vee)}{}$ ، بهذا التناوب في تفسيرهم لأسماء الله الحسنى، وهذا وصدف لله تعالى دالّ على ثبوت هذه الصفات لذاته العلّية، بحيث لا تصدق أن تكون وصفاً إلا له جلّ شأنه .

٢. فَعيل بمعنى مَفْعول : وقد تنوب (وَعيل) عن (مَفعول) وهو كثيرفي العربية ، قال الطوسي : (( السَعير بمعنى مَسْعورة ... كما قالوا : كفّ خَضيب ولحية نهين ))(١) . فالمعنى مَضْدوبة و مَدْهونة .

ووقف أيضاً عند تفسيره لفظ (ربائب) الوارد في قوله تعالى: ﴿ وَمَرَيَّعُبُكُمُ الَّنِي فَي حُجُورِكُمُ مِن نَسَافُكُمُ الَّنِي دَخَلْنُم بِهِنَ ... ﴾ [ النساء: ٣٣] ،إذ قال: ((والرباد ب جمع ربيبة ، وهي بنت الزوجة من غيره ... وسَّميت بذلك لتربيته إياها ، ومعناها مربوبة ،نحو ق تيلة في موضع مقتولة ، ويجوز أن تُسمّى ربيبة سواء تولّى تربيتها وكانت في حجره [أم] (٢) لم تكن ؛ لأنه إذا تزوج بأمها سمي هو رابها ،وهي ربيبته ، والعرب تسمّي الفاعلين والمفعولين بما يقع بهم ويوقعونه ، ويقولون : هذا مَقوَل ، وهذا نَبيح ، وإن لم يُقتل بعد ولم يُذبح إذا كان يـ راد ق تله أو نَبحه ، وكذلك يَقولون هذه أُضحية لما أُعد للتضحية ... )) (٣) .

ومفهوم كلامه أنّ العرب قد تستعمل اسم الفاعل واسم المفعول وصيغ المبالغة لوصف الذوات بما سيقع بها مستقبلاً ، ولكنّ هذا القول إن صلقَ على مثل : قاد ل وَمقتول ، فإنه لا يصدقُ على مثل نبيح وق تيل ؛ لأنّ صيغتي (فاعل ومفعول) تحتملان الحال والاستقبال ، أما (عيل) فلا د طلق إلا على من ادّ صف بالحسّ على وجه المبالغة والدُّبوت أو ما يقُرب من الدُّبوت ، وقد اعتاد العرب أن يُقرقوا بين ما وقع عليه الحسّ ، وما لم يقع بعد ، فيقولون : شاة نبيح ورميّ إذا نُبحت ورميت ورميت على الم أرادوا وصف ما لم ينج ورميّ خضيب بعد ، أضافوا تاء كفّ خضيب إذا خُضّب بعد ، أما إذا أرادوا وصف ما لم ينج ويرمية وخضيبة . ومثلها ربيبة ، فهي ابنة الزوجة تسمّى بهذا الاسم وإن لم تعش التأنيث فقالوا: نبيحة ورميّية وخضيبة . ومثلها ربيبة ، فهي ابنة الزوجة تسمّى بهذا الاسم وإن لم تعش

<sup>(°)</sup> التبيان ۲۱،۳۳۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲۸/۱ .

<sup>(</sup>V) ينظر : تفسير غريب القرآن ١٦ ـ ١٧ ، وجامع البيان ١ / ٤٣١ ، وتفسير أسماء الله الحسنى ٤٢ .

<sup>(</sup>١) التبيان ٢٢٩/٣ ، وينظر جديد ٧/٧٥ ، والرجيم ١٢/٨٠ ، والرقيم ١٢/٧

<sup>(</sup>٢) وردت في النص (أو) والصواب مجيء (أم) مع سواء ؛ لأنها تفيد التسوية  $^{(7)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱۵۷/۳

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكتاب ٧٤٧/٣ ، وأدب الكاتب٢٢٨ ،وإصلاح المنطق٣٤٣ ، ودقائق التصريف ٨٢ ، ومعاني الأبنية ٦٦.

في كَف زوج أمها . وتفيد صيغة (وَعيل) النائبة عن ( مَفعول) المبالغة والقوة في الوصف ، فالجريح ما كان جُرحه بالغا ، وأما المجروح فهو ما كان جُرحه صَغيرا (٥) .

ث . نيابة المصدر عن المشتق : الأصل في العربية أن يكون الوصف بالمشتق ولكن هذا الأصل قد ي ترك وي وتنى بالمصدر نعتا إذا بولِغ في الوصف ، فيقولون : رجلٌ عَدلٌ ورضا ، وزور وضيف ، بمعنى عادل وموض وزائر ومضاف (٦) .

وقد وقف اللغويون والنحويون العرب عند هذه الظاهرة ، فعلّلوا جواز هذا التتاوب بخلّو المصدر من الدلالة على معنى الذات ، ذلك المعنى الذي يُسوّغ أن يجعل منه وصفا لاسم الذات ، ولكّنهم اختلفوا في تأويل المصدر الموصوف به ، فرأى الكوفيون أنه مطّرد على التأويل باسم الفاعل أو اسم المفعول ، على حين رأى البصريون اطّراده بتقدير مضاف ، ففي قولهم : رجلٌ عَلٌ ، قُروه ذو عَل (٢) .

والوصف بالمصدر له بعد دلالي حده ابن جني فقال: (( فلاّنه إذا وصف بالمصدر صار الموصوف كأنه في الحقيقة مخلوق من ذلك الفعل ؛ وذلك لكثرة تعاطيه له واعتياده إياه))(٢) فيوصَف بجنس الفعل أجمع مبالغة وتوكيداً (٤).

وقد وقف الطوسي عند هذه الظاهرة أيضاً في أكثر من موضع في تفسيره، فمن ذلك :

1. فَعْ بِمعنى فَاعِل : وقد ورد في قوله تعالى ﴿ قُلُ أُمَ اَ يَنُمُ إِنْ أُصَبَحَ مَا وَكُمْ غُوماً ... ﴾ [الملك : ٣٠] ، وفسّر الطوسي لفظ (غوراً) بقوله : ((أي غاذراً ، وصف الغاذر بالنّور الذي هو المصدرمبالغة ، يقال: ما ء غور ، وماءان غور ، ومياه غور ، كما يقال : هؤلاء زور فلان وضيفه ؛ لأنه مصدر في قول الفراء وغيره ... )) (٥) . ويُفهم من كلامه أن المصدر الموصوف به لا يُثنى ولا يُجَمع ، وهو ما نصّ عليه في أكثر من موضع ، وفي بقائه مُفرداً زيادة في المالغة (١).

<sup>(</sup>٥) ينظر: شرح شذور الذهب١٠٢ ، وشرح ألفية ابن مالك: ابن الناظم ٢٢٩ ، ومعاني الأبنية ٦٢ ـ ٦٣ .

<sup>(</sup>٦) ينظر الكتاب ٤٤/٤ ، والمقتضب ٤/٤ ، والخصائص ٢٠٤/٢ ، وشرح الفصيح ابن درستويه ١١٥ .

<sup>(</sup>١) الوصف بالمصدر: أحمد عبد الستار الجواري ٧ (بحث).

<sup>(</sup>٢) ينظر: معاني القرآن للفراء٢ /٣٢ ، والمقتصب ٢٣٠/٣ ، وائتلاف النصرة في اختلاف نحاة الكوفة والبصرة : عبد اللطيف بن أبي بكر الزبيدي ٧٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الخصائص ۲۵۹/۳ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> معاني النحو ١ / ٢٠٩ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٧٢/١، وينظر في هذه الآية: مجاز القرآن ٢٦٢/٢، ومعاني القرآن للفراء ١٧٢/٢، وفصيح ثعلب٤، وجامع البيان ٥٠/١٤، ومعاني القرآن الكريم ٤٤٦، والمخصّص٤/٤١/١٥، والجامع لأحكام القرآن ١١٢/١١/١، والمنع البيان ٥٠/١٤ نقسير غريب القرآن: شهاب الدين المصرى ٢٥/١٠.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  ارتشاف الضرب من لسان العرب  $^{(7)}$  .

٢ . فَعْلَى بِمعنى فَاعِلى : ومن أمثلته ما ورد في قوله تعالى : ﴿... وَلَكِنَ ٱلْبِنَ مَن آمَنَ بِاللّهِ وَالْبِهِ مَن أَمَن بَاللّهِ وَالْبِهِ مِن أَمَن اللّهِ مَن أَمَن بِاللّهِ وَالْبِهُ مِنْ اللّهِ مُن اللّهُ أَقُوال (٧) :

أحدها: على تقدير: البرُّ برُّ من آمن ...

والثاني : على تقدير : ولكنّ ذا البّر من آمن ...

والثالث : على تقدير : ولكن البارَّ من آمن ... ، إذ جاء المصدر بمعنى اسم الفاعل .

ويتضح من دلالة الآيتين أنّ استعمال المصدرين (عُوراً) و (البرّر) ، قد منح التعبير قوة في الوصف وتجسيداً للمعنى ، حتى أنّ الماء صار هو فعل الغور نفسه ، فلو قال (غائر) لاحتمل ذلك زوال الغور وعدم ثبوته ، وكذلك وصف المؤمن ، فكأنه صار هو البرّر نفسه لشدة اتّصافه به فلو قال (بارٌ) لاحتمل ذلك زوال البرّر وعدم دوامه واستمراره .

" . فَعِل بمعنى مَفعول: ورد في قوله تعالى: ﴿ وَجَاءُو عَلَى قَمِيصِ بِلَمْ كَانِهِ... ﴾ [يوسف: ١٨] وفسّره الطوسي ، بأن : ((معنى كنب مكذوب فيه ، . . . إلا أنه وصف في المصدر وتقديره: بدم ذي كنب ، ولكن إذا بولغ في الصفة أُجري على هذه الصفة))(١) ، ونقل عن الفرّاء أنه يجوّز أن يكون المصدر وقع موقع مفعول ، كما يقع مفعول موقع المصدر ))(٢) ، ثم يذكر الطوسي أن ((مفعولاً لا يكون مصدراً ، ويتأول قولهم: خُذْ ميسوره ودع معسوره ، أي خُذْ ما يسُر ودع ما عُر عليه))(٢) .

وفي ذلك يقول الفرّاء: (( ومعناه مكذوب ، والعرب تقول للكنب: مكذوب وللضّعف مضعوف ، وليس له عقد رأي ومعقود رأي ، فيجعلون المصدر في كثير من كلامه مفعولاً ، ...ويقولون للجّد مجلوداً ... )(<sup>1)</sup> .

وأجاز سيبويه هذا التتاوب فقال: ((وقد يجيء المصدر على المفعول ، وذلك قولك: لَبن عُلبٌ ، إنها تريد مُطوب ، وكقولهم ،: الخَلْقُ ، إنها بيدون: المخلوق ، ويقولون للدرهم: ضَوبُ الأميرِ ، وإنها يريدون مضروب الأمير))(٥) .

(°) الكتاب ٤٣/٤ ، وينظر: المقتضب ٤/٤ . ٣ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  التبيان  $^{(\vee)}$  ، وينظر في هذه الآية : المقتضب  $^{(\vee)}$  ، ومعاني القرآن وإعرابه  $^{(\vee)}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ١١١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، وينظر معاني القرآن للفراء ٣٨/٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ١١١/٦.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن ٣٨/٢ ، وينظر: جامع البيان ١٧١/١٢ ، ومعاني القرآن الكريم ٤٠٣/٣ ، وتلخيص البيان ١٧٠ ، ومجمع البيان ٥/٥٠ ، والجامع لأحكام القرآن ٤٩/٩ .

ولكّنه أنكر نيابة المفعول عن المصدر وأول الأمثلة الواردة فيه بما يبقيها على معنى اسم المفعول فقال: ((وأما قوله: تُعه إلى ميسوره ودع معسوره، فإنها يجيء هذا على المفعول كأنه قال: تُعه إلى أمر يوسو فيه أو يُعسو فيه ...))(١).

وسمّى الطوسي (خاد نة) و (طاغية) و (عافية) أسماء مصادر ؛ لأنها ت حملُ معنى المصدر والفعل وت خالفهما في الصياغة اللفظية، إذ يُشترط في المصدر أن يكون من نفس لفظ الفعل من غير زيادة ولا نقصان، ولكنّ هذه الأسماء مزيدة بالألف وتاء التأنيث ولذا فهى ليست بمصادر.

وأسماء المصادر هذه وردت على فاعل ثم لحقت بها تاء التأنيث بقصد المبالغة ، فصارت أدلّ على معنى الفعل أو الوصف مما هو في مصادرها الحقيقية .

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ تَرَى لَهُمْ مِن بَاقِيمٍ ﴾ [ الحاقة: ٨] ، إذ وجه الطوسي دلالة (باقية) فقال: ((أي من نفس باقية ، وقيل: معناه فهل ترى لهم من بقاء ، فالباقية بمعنى المصدر ، مثل العافية والطاغية ومعناه: فهل ترى لهم من بقية))(٤) . وهو ما ذهب إليه غير واحد من المفسرين (٥) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الكتاب ٤/٧٩

<sup>(</sup>۱) الحاقة : ۹

<sup>(</sup>۲) الحاقة: ٥

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲/۰۷۲ .

<sup>(</sup>٤) لتيبان ١٩٦/١٠

<sup>(°)</sup> ينظر: معاني القرآن للفراء ١٨٠/٣ ، وجامع البيان ٢٧ / ٨١ ، والكشاف ١٥٠/٤ ، والجامع لأحكام القرآن للفراء ٢٢/١٧ ، ١٦١/١٨ ، وروح المعاني ٢٩ / ٤٢ .

٢. نيابة اسم المفعول عن المصدر: من أمثلته قوله تعالى: ﴿ بِأَيْكُمُ الْمَفْنُونَ ﴾ [القلم :٦] وقد ربّح الطوسى أن يكون معنى الآية : بأيكم الفُتون قال : ((أن يكون معنى (بأيكم المفتون) ، كما يقال ليس له أ معقول أي عقل ، وتقديره: ستعلم ويعلمون بمن منكم الجنون ...)) $^{(7)}$  وهو كذلك لدى الزمخشري $^{(4)}$  ، وأبى حيان النحوي $^{(A)}$ (ت  $^{(7)}$ 8) .

وفسّره ابن فارس بأنه بمعنى الفتنة ، قال : ((أي الفتنة ، تقول العرب : ما له و معقول ، وطف محلوفة بالله ، وجهد مجهودة ، يقولون : ما له معقول ولا مجلود ، يريدون العل والجلد · (')((...

## (٣) الجموع:

الجمع: صيغة مبنّية للدلالة على العدد الزائد على اثنين(٢) ، يحدث فيه ضمُّ اسم إلى أكثر منه بشرط اتفاق الألفاظ والمعانى (٦) ، وهو من أساليب العربية في الإيجاز والاختصار ؛ لأنه يقوم على جمع المتشابهات والابتعاد عن العطف والتكرار (٤) . ويقسّم على أربعة أقسام: جمع تصحيح للمؤنث والمذكر، وجمع تكسير، واسم جنس ،واسم جمع.

وقد تتاول علماء العربية هذه الظاهرة في دراساتهم اللغوية والنحوية ، وخصها طائفة من المتأخرين (٥) والمحدثين (٦) بمؤلّفات خاصة بها .

وقد عرض لها أيضا الطوسى ، فلم يغفل لفظا بصيغة الجمع في القرآن الكريم إلا وقف عنده وبين نوع له ومفرده ، وربما توسع فيه وبين دلالاته ، وكانت عنايته بية بجموع التكسير لتعدد صيغها واختلاف دلالاتها ، وقد وقع الاختيار في البحث على نماذج لوقفاته التفسيرية هذه نوجزها بما يأتى:

أ . أشار إلى دلالة جمع المؤنث السالم على القلّة والكثرة معاً ، مع غلبة القلّة عليه ، وذلك حين فسر قوله تعالى ﴿ وَالْمُكُنُّ وَأَ اللَّهُ فِي أَيُّهُ مِرْمَعُ لَكُودَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] ، إذ قال:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲۱/۱۰ .

<sup>(</sup>٧) الكشاف٤١/٤، والمفصيّل ٢٢٠.

<sup>(^)</sup> البحر المحيط ٣٠٣/٨.

<sup>(</sup>۱) الصاحبي ۳۹۵.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  أسرار العربية:أبو بكر بن الأنباري  $^{(7)}$ .

 $<sup>(^{</sup>r})$  شرح جمل الزجاجي : ابن عصفور  $(^{r})$  . <sup>(٤)</sup> أسرار العربية ٦٤/١ .

<sup>(°)</sup> ينظر: جو هر القاموس في الجموع والمصادر: محمد بن شفيع القزويني. (٦) ينظر: الفيصل في ألوان الجموع: عباس أبو السعود، وجموع التصحيح والتكسير في اللغة العربية: عبد المنعم سيد عبد العال ، وصيغ الجموع في اللغة العربية : باكيزة رفيق حلمي .

(( وسمّيت معدودات؛ لأنها قلائل كما قال ( وشَرْوه بدَّمنِ بخس نراهم معدودة) أي قليلة والجمع بالألف والتاء يصلح للقليل والكثير ، والقليل أغلب عليه) (^) . وعلّل احتماله للدلالتين معا بقوله: ((لأنّ جمع السلامة على طريقة واحدة لا يتميز فيه قليل من كثير ، وكان القليل أغلب عليه لشبهه بالتثية )) (٩) .

وفي دلالة جمع التأنيث قال سيبويه: ((وأما ما كان (فعلة) فهو بمنزلة غير المعتل، وتجمعه بالتاء إذا أردت أدنى العدد، وذلك قولك: يُولة ويُولات، فإذا لم ترد الجمع المؤنث بالتاء قلت: يُول))(١).

وقد قال بدلالة (معدودات) على القلّة بعد الطوسي طائفة من المفسرين<sup>(۲)</sup>وأشاروا إلى احتمالها القلّة والكثرة ، ولكنّ السياق الذي وردت فيه ينصّ على القلّة .

## ب. ذكر طائفة من صيغ جموع التكسير منها:

1. (أَفْطِة) الدالة على القلّة: ذكرها حين فسّو قوله تعالى ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ... ﴾ [ البقرة: ١٨٩]، فقال: ((الأهِلَّ.ة جمع هِلل، وسمّي الهلل لرفع الصوت بذكره عند رؤيته...وإنما اقتصر جمعه على أهلّة، وهو لأدنى العدد، دون (الفُّلَى) الذي هو للجمع الكثير استثقالاً له في التضعيف كما قالوا فيما ليس بمضّف: حمار وأحمرة وحُمر ))(٢)

وقد سبقه إلى هذا القول الزجاج ، إذ بين أن : (("فعال" على أقل العدد على (أفعلة) ، مثل : مثال وأمثلة ، وحمار وأحمرة ، وفي أكثر العدد بيمع على فعل مثل حُمر ؛ لأنهم كرهوا في التضعيف (فه كل) ، نحو هُل وخُلُل فاقتصروا على جمع أدنى العدد))(؛)، فقالوا أهلة وأخلة .

فرأي علمائنا الأوائل إذن أنّ أهلّة أخفُ من هُلُ ، ولذلك شاع استعمال الأول ، وإنما ثُقل الثاني ، لتتابع صوتين صامتين متماثلين فيه هما (الله واللهم) وهي صوت إثوي متوسط مجهور (٥)، وكذلك تتابع صوتين صائتين متماثلين فيه هما (الضمة والضمة ) وهي صوت طبقي

(^) و (١٠) التبيان ١٧٥/٢ ، وينظر ٥/٥٦٠ .

<sup>(</sup>۲) يوسف: ۲.

<sup>(</sup>١) الكتاب ٣/ ٩٤ ، وينظر: ٣ / ٥٧٨ ، والمصطلح الصرفي في العين والكتاب ودقائق التصريف: علي جميل السامرائي ١٥٧ ـ ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : مجمع البيان ١ / ٢٩٨ ، وأنوار التنزيل وأسرار التأويل : البيضاوي ٤٦١/١ ، وإرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم:أبو السعود العماري١/ ١٩٨ ، وفتح القدير ١٨٠/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲/۱٤۰ ـ ۱٤۱ ـ

<sup>(</sup>١٤) معاني القرآن وإعرابه ٢٦٢/١ ، وينظر: التفسير الكبير٢ / ٢٨١/٥ .

<sup>(°)</sup> دراسة الصوت اللغوي ۲۷۰.

مجهور رخو<sup>(۱)</sup>، وقد كره العرب النطق بالمتماثلات لصعوبة انتقال اللسان من الموضع نفسه مرتين متتاليتين ، وشّبهوه بَشي المقيد<sup>(۷)</sup> ، وفضّلوا في حسن الألفاظ تباعد المخارج ،

وهو ما تحقق في (هلّة) ، إذ الهمزة حنجرية ، والهاء من بعدها حلقية ، ثم اللام لثوية ، والتاء لثوية أسنانية (١) . وقد أشار إلى دلالة (أفعلة) أغلب علماء اللغة والنحو (٢) .

7 . (فَعائِل) الدالة على الكثرة : ذكر هذه الصيغة عند تفسير قوله تعالى ((وَالْمَالِنَ يَجْنَبُونَ كَبُونَ الْإِثْمِ ..)) [ الشورى: ٣٧]، إذ روى فيها قراءتين فقال : (قرأ أهل الكوفة إلا عاصما (كبير الإثم) على التوحيد ، والباقون على الجمع ، جمع التكسير ، ومن وحد قال: انه اسم جنس يقع على القليل والكثير ، ومن جمع فلأن أنواع الفواحش واختلاف أجناسها كثيرة ))(١).

و (بائر) جمع كبيرة، وهي كلّ ذنب أو فعل قبيح منهي عنه شرعاً لعِظَم أمره ، كالقتل والزنا والفرار من الزحف وغير ذلك ممّا تكون خاتمته النار (٤) .

والراجح قراءتها بالجمع؛ لأن صيغة فعائل الدالة على الكثرة تتسجم والمعنى العام للآية. وهو أن ما عند الله خير وأبقى للمؤمنين المتوكلين على ربهم المجتنبين كبائر الذنوب التي لها آثار سوء عظيمة، فوردت مجموعة كما جُمعت الفواحش وهي المعاصي النكراء، وهذا من أخص صفات المؤمنين (٥). وقد اتفق أهل اللغة والنحو على دلالة (عائل) على الكثرة من غير خلاف (٦).

٣ . ( فَعلان) الدالة على الكثرة : قال الطوسي : (( الوِلْدان جمع وِلْد ، على مثال: خُرب وخُربان وبرق وبرقان . . . وهو من أبنية الكثرة)( ( ) . . . وقد ثبتت دلالة الكثرة لصيغة (فعلان) باتفاق علماء العربية القدماء ( ) والمحدثين ( )

## (٥) المقصور والممدود:

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه

نظر: الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحججها: مكي بن أبي طالب ١/ ١٣٤ ، وشرح المفصل ١٠ / ١٣١ .

<sup>(</sup>۱) در اسة الصوت اللغوي ۲۷٦ ـ ۲۷۷ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللمع في العربيّة ١٧ ، والشافية ٦٩ ، وشرح الشافية ٢ / ١٢٩ ، ١٣١ ، وأوضح المسالك ٤ / ٣١٢ .

<sup>(</sup>۳) اُلتبيان ۹ / ١٦٧

<sup>(</sup>²) لسان العرب (كبر) ١٢٩/٥. (٥) مجمع البيان ٥ / ٣٣

<sup>(</sup>٦) ينظر: الشافية ٤٦ ، وشرح ابن عقيل ٤ / ١٣٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۳ / ۲۰۹ <sub>.</sub>

<sup>(^)</sup> ينظر: اللمع في العربية ١٧٥ ، وشرح ابن عقيل ٤ / ١٣٢ ، وأوضح المسالك ٤ / ٣١٩ . .

<sup>(</sup>٩) أبنية الصرف في كتاب سيبويه ٣٢٣ ، والمحيط في أصوات العربية ٢٦٣ .

المقصورهو الاسم الذي آخره ألف زائدة كانت أو أصلية،متصرفاً كان أو غير متصرّف ، وسمّي مقصوراً ؛ لأنّ حركات الإعراب قصرت عنه (١٠). أما الممدود فهو الاسم الذي في آخره همزة بعد ألف زائدة ، سواء أزائدة كانت الهمزة أم أصلية أم منقلبة (١١).

وقد عرفت العربية ألفاظاً تُنطَق بالقَصر والمّوالمعنى واحد نحو: زكريّا وزكرّياء .كما عرفت ألفاظاً مقصورة تختلف دلالتها عن مثيلتها الممدودة. وقد عني علماء العربية بهذه الظاهرة في كتبهم، وأولهم في ذلك سيبويه (١) والمبرّد (١٩كما ألَّ فت طائفة منهم كتباً خاصة بهذه الظاهرة مثل الفّراء (١)، وأبي على القالي (١) وابن ولاّد (٥) (ت٣٣٢هـ)

وكان الطوسي ممن عني بها أيضاً فذكرها في مواضع عدّة من تفسيره ، وقف البحث على ما تمثلت فيه لمحات دلالية مميزة نذكر منها ما يأتى:

ولله وي) لغة : هوى النفس وإرادتها ،وميلها إلى ما تستلذه من الشهوات ، والجمع الأهواء وهَوى نُهوي : سقط إلى أسفل واستهواه الشيطان استهامه . أماالله واء) بالألف الممدود ، فهو

<sup>(</sup>۱۰) ينظر: أسرار العربية ٥٧.

<sup>(</sup>۱۱) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>۱) الكتاب ۲/۱۲۱ ـ ۱۲۲ ـ

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المقتضب ۷۹/۳

<sup>(</sup>٣) ينظركتابه: المنقوص والممدود ،تحقيق: عبد العزيز الميمني

<sup>(</sup>²) ينظر كتابه الممدود والمقصور ، تحقيق: أحمد عبد المجيد هريدي . (۵) يند تورد بالمتراد والمقصور ، تحقيق: أحمد عبد المجيد هريدي .

<sup>(°)</sup> ينظر كتابه :المقصور والممدود على حروف المعجم ، بعناية :بولس برونله .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱۲۲/۷ (<sup>۷)</sup> الميزان ۱٤۷/۱۶

<sup>(^)</sup> التبيان ٩/٠٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> المنقوص والممدود ١٦ .

في اللغة: جرم بسيط حار رطب شفاف لطيف متحرك يشغل حيز مابين الأرض والسماء، وكلّ خال ُيقال له ُ: هواء ، والجمع الأُهوية (10).

وبين الكلمتين تغير صوتي مورفيمي أنى إلى تغير المعنى ؛ لأن اللفظ العربي كثيراً ما يرد في التعبير وأصواته تُحاكي معناه، فالهوى أمر معنوي مقتصر على الإنسان نفسه يمثّل رغباته وميوله ، ولأنه منعيم الحسية، وحركته نفسية ، فقد وردت الألف المقصورة متسقة معه ، بخلاف الهواء الطبيعي الممتدّ في هذا الكون الواسع وبحركاته المختلفة بين الهدوء والقوة ، فهو أكثر اتساعاً وشمولاً وحركة من هي النفس ، ولذلك وردت الألف المنتهية بهمزة متسقة معه أكثر ، إذ الألف المقصورة مجهورة رخوة يبقى مجرى الهواء عند النطق بها مفتوحاً من دون إعاقة (۱)، على حين هو يمتد مع الألف في (الهواء) حتى ينقطع بالهمزة الحنجرية الشديدة (۱) التي تحتاج إلى جهد للنطق بها والوقوف عليها . وتجد هذين اللفظين في اللهجة الدارجة ينطقان بصورة واحدة فالهوى ميل النفس ، وكذلك (الهوا) .

ب . الورى والوراء: قال تعالى على لسان زكريا (عليه السلام) ((وَ إِنْ خُفْتُ الْمَولِي مِن وَكُدُلُكُ الْمَولِي مِن وَكُدُلُكُ الْمَولِي: وَلَد وَمَرَأْءِي ...) [ مريم: ٥]. وقال الطوسي فيها ((الوراء:الخَلف،والوراء:القُرّام،وكذلك الوراء: وَلَد الوَلد ممدود ،والورى مقصور: داّء في الجوف ، والورى أيضاً: الخَلْق مقصور ...)) (١) . تصوّر الآية السبب الذي جعل زكريا (عليه السلام) يدعو ربه أن يرزقه ولداً صالحاً على كَبر سنه يكون وريثه أن على ماله ورسالته ودينه ومبادئه التي يسعى لنشرها وإعلاء كلمتها (١) .

وقد ذكر الطوسي هذه الدلالات المشتركة للفظي الورى والوراء ، وهي تبدو معاني مشتركة لفظاً متباعدة معنى ، ف(الورى) لغة من وري وهو قرح يكون في أجواف الناس والإبل ، واسم الداء الوري ثم صُرف إلى الورى . والاورى هو: الخلق، وهاتان دلالتان مختلفتان لا صلة بينهما ، أما (الوراء) فله دلالتان أيضا ، إحداهما : أنه بمعنى الخلف والقدام ، فهو من الأضداد ، والأخرى : أنه ولد الولد ، أي الابن من الوراء (وعلى هذا فإن ما ينبغي الموازنة الدلالية بينهما هما : (الورى) بمعنى الخلق ، و (الوراء) بمعنى ولد الولد ؛ لأن مدلولهما متقارب متصل . وفي اختلافهما المورفيمي اختلاف دلالي ،إذ إن مدّ الألف دل على امتداد نسب الولد .

<sup>(</sup>٨) ينظر: (هوى): الصحاح ٢٥٣٧/٦ ، ولسان العرب ٣٧٢/١٥ ، والكليّات ٥٦٠ .

<sup>(</sup>١) الأصوات اللغوية ٢١-٢٤ -

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ٩٠ ، وعلم اللغة للسعر ان ١٧١ .

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۰۷/۷ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: مجمع البيان ٥٠٢/٣ والميزان ٢/١٤ .

<sup>(°)</sup> ينظر:المنقوص والممدود ١٩، والمقصور والممدود على حروف المعجم ٤٤، ولسان العرب (ورى) ٥٨٦/١٥.

## (٦) المذكر والمؤنّث:

تعد ظاهرة التذكير والتأنيث من الظواهر المهمة في نظام اللغة العربية ، ولها ارتباط وثيق بالدلالة ، وقد شغلت حيزاً واسعاً من عناية علمائنا الأوائل ، وكان لها نصيب وافر في دراساتهم (۱) ، ومؤلفاتهم (۲) ، ولا تزال حتى الآن محط اهتمام المحدثين على اختلاف مناهجهم في التأليف والدراسة (۲) .

وعني بها أيضاً الطوسي لورودها في القرآن الكريم على نحو واسع ، وقد اختار البحث نماذج من آرائه المتعلّقة بالدلالة ، ولا سيما ما يختصّ بتاء التأنيث بصبانها علامة مسوة تأضاف الى الاسم لغرض دلالي معين ، وتبين من تلك النماذج أنّ التاء لها ثلاث دلالات ، فضلاً عن دلالاتها العاّمة المت فق عليها ، وهي :

أ. الدلالة على المبالغة: تتبه العلماء الأوائل إلى هذه الدلالة وأشاروا إليها في دراساتهم اللغوية والنحوية ، فقال المبرد: ((وتقول العرب للرجل: راوية ونسابة، فتزيد الهاء للمبالغة ، وكذلك علامة ، وقد تلزم الهاء في الاسم فتقع للمذكر والمؤنث على لفظ واحد نحو: ربعة ويفعة وصوورة ، وهذا كثير لا تُنزع الهاء منه ، فأما راوية وعلامة ونسابة ، فحذف الهاء جائز فيه ، ولا يبلغ في المبالغة ما تبلغه الهاء))(1).

وهذا يعني أنّ التاء تزيد درجة المبالغة وتبلغ بها إلى الحدّ الأعلى ، يقول ابن جني: إنّ هذه التاء ((م تُ لحق لتأنيث الموصوف بما هي فيه، وإنما لحقت لإعلام السامع أنّ هذا الموصوف بما هي فيه قد بلغ الغاية والمبالغة سواء كان ذلك الموصوف بتلك الصفة مذكراً أم مؤنثاً ))(٥) .

ولا يشترط العرب في إدخال الهاء لتحقيق المبالغة أن تكون للمدح ، بل هي تدخل في المذكّر للمدح والنّم معاً ، إذا بولغ في الوصف<sup>(٦)</sup> .

وقد أشار الطوسي إلى دلالة هاء التأنيث على المبالغة في أكثر من موضع ، من ذلك ما أورده عند تفسيره قوله تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَكَ إِلاَ كَافَةً لَلنَّاسِ بَشِيراً وَنَذَيراً ﴾ [سبأ: ٢٨] ، إذ

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكتاب ۲/۲۱ ، ٥٦ ، ٥٦ ، ٥٥ و ٢١٢/٢ و٣٢/٣ ، ٢٣٧ ، ٢٧٩ ، ٣٤٧ ، ٥٦٢ ، والمقتضب

<sup>(</sup>۲) ينظر: المذكر والمؤنث: الفرّاء ، والمذكر والمؤنث: المبرّد ، ومختصر المذكر والمؤنث: ابن عاصم ، والبلغة في الفرق بين المذكر والمؤنث: لأبي بكر بن الأنباري.

<sup>(</sup>٢) ينظر: في التذكير والتأنيث: إبراهيم السامرائي (بحث مستل).

<sup>(</sup>٤) الكامل :المبرّد ١٩٢/١ ، وينظر: المذكر والمؤنث للمبرد ١٠٠ . .

<sup>(°)</sup> الخصائص ٢٠١/٢ ، وينظر: أسرار العربية ١٩٩ ، والجمل في النحو الزجاجي ٢٨٥/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> ينظر: تهذيب اللغة (نسب) ١٤٩/٢ ، ودقائق التصريف ٨٣ .

قال : ((ومعناه : أرسلناك إلى الخلق كافة بأجمعهم))ثم ذكر بصيغة التضعيف : قيل إن معناه : ( $(V_{ij})^{(v)}$  .

وقد اختلف المفسرون في هذه الآية ، فرأى طئفة منهم أنّ في الكلام تقديماً وتأخيراً ، ويفسرونها على الرأي الأول الذي ذكره الطوسي ، وهو أنّ (فافّة) بمعنى جميع الناس ، وهي وصف تقدّم على الموصوف (۱) ، على حين يرى آخرون أنّ الكلام خالٍ من أيّ تأخير وتقديم ، وإفقّة) معناها أنّ الرسول . صلى الله عليه وآله وسلم . جاء مانعاً للناس من السير في طريق الضلل با لإنذار والإبلاغ ، وأنه يكفيهم عما هم فيه من الكفر والعصيان ، والهاء للمبالغة (۱) واكتفى بعضهم بذكر الأقوال من دون ترجيح (۳) .

والراجح أن المراد بالآية: أن الرسول. صلى الله عليه وآله وسلم. قد أُرسل للناس كافّة لأهل الشرق والغرب وأهل السماء والأرض ، وقد روي عن الإمام الصادق (عليه السلام) أن الله تبارك وتعالى أعطى محمداً. صلى الله عليه وآله سلم. شرائع نوح وإبراهيم وموسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام جميعاً ، وأنه أرسله إلى الأبيض والأسود وإلى الجنّ والإنس (٤) ، وفي هذا دلالة على عُمومية رسالة الإسلام وشموليّها، فهي محيطة بالناس وكلّ ما حولهم ، وفي إحاطتها وشمولها كفّ لهم عن معاصى الله تارة بالإبلاغ والتبشير ، وتارة بالإنذار والوعيد (٥).

وأشار الطوسي إلى دلالة الهاء على المبالغة في تفسيره لفظة ( بَصيرة )الواردة في قوله تعالى ﴿ بَلِ الْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِم بَصِيرة ﴾ [القيامة: ١٤]إذ قال في معنى الآية: ((أي شاهد على نفسه بما تقوم به الحجة ، والهاء في (بصيرة )مثل الهاء في (علاّمة) للمبالغة)) (١) فقد أفادت هاء التأنيث الدلالة على أن الإنسان هو أصدق شاهد وأقوى دليل على نفسه ، فلا تأفيده الأعذار والمسوغات ؛ ولأن شهادته على أفعاله من خير وشرّ بغير إرداة منه، بل يُنطق ه الحقّ المقتدر علام الغيوب ، حتى يصير كالحجة الناطقة والعين المبصرة ، وفي ذلك يقول الأخفش: ( فجعله هو البصيرة ، كما تقول للرجل : أنت حُجة على نفسك))(١) .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيان ۳۹٦/۸

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان ٩٦/٢٢، ومعاني القرآن الكريم للنحاس ١٨/٥، وجواهر الحسان ٢٤٧/٣، والجامع لأحكام القرآن ٤٠٠/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معانى القرآن وإعرابه ٢٥٤/٤، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن الكريم ٤٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التفسير الكبير ٩/٥ ٢٠٦/٢ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: الصافي في تفسير كلام الله: الفيض الكاشاني ٢٢٠/٤.

<sup>(</sup>٥) ينظر جوامع الجامع الطّبرسي ٣٥٢/٣، والميزان ٢٠٠١٦ وتفسير القرآن العظيم رشيد الخطيب ١٣/٧

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱۰/آ۱۹ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> معاني القرآن ۱۷/۲ .

وقد قال بدلالة الهاء على المبالغة في هذه الألفاظ أغلب المفسّرين<sup>(^)</sup> وصرّح بها أبو هلال العسكري حين فرق بين علام وعلاّمة ، فقال : ((... إنّ الصفة بعلام صيغة مبالغة وكذلك كلّ ما كان على (فيّعلل) ،وعلاّمة وإن كان للمبالغة، فإنّ معناه ومعنى دخول الهاء فيه أنه يقوم مقام جماعة علماء ، فدخلت الهاء فيه لتأنيث الجماعة التي هي في معناه))(١) .

وللمحدثين رأي في هذه التاء ، إذ يرى د. فاضل السامرائي أنها إذا دخلت على الوصف بقصد المبالغة حولته إلى اسم في نحو النبيحة والنطيحة ، فهي أسماء دالة على سسّيات خاصة ، ومثل ذلك أسماء يوم القيامة ، مثل القارعة والطاّمة والصاخة ، فهي أسماء خاصة بهذا اليوم ، وهي تفيد مع المبالغة المعوم والشُمول (٢) ، وتصدُق هذه المعاني على عَلاّمة وراوية، وكذلك بصيرة .

ب. دلالتها على التكثير: تأتي صيغة مَفْطَة للدلالة على كثرة سبب الفعل وقد وقف الطوسي عند هذه الصيغة حين فسر قوله تعالى ﴿ وَمَالَيْنَا ثُمُوكَ النّاقَعَ مَبُصِيلًا ﴾ [الإسراء: ٥٩] وذكر جملة من الأقوال فيها، فقال: ﴿ إلناها مُبصِّرة تُبصِّر الناس بما فيها من العَبر واله َدي من الضلالة والشّقاء من السعادة، ويجوز أن يكون إنها ذات إبصار، حكى الزجاج: مُبصَوة بمعنى مبيّنة، وبالكسر معناه تُبيّن لهم، قال الفرّاء: مَبصَرة مثل: مَجبَنة وَمبخلة، وكلّ (مَفْطَة) وضعت هموضع (فاعل) أغنت عن الجمع والتأنيث، تقول العرب: هذا عشبُ مل بنة سَمنة، والولدَ مَجبَنة مَبخلة، وإن كان من الواو والياء فأظهرهما، تقول: سراب مَبولة، وكلام مَهينة للرجال، قال عنترة:

# والكُفُر مَذَبثة لـ نِفْسِ المنعِم (٣) ... )) (١)

ويتضح من كلام الطوسي أنّ المفسرين يختلفون في تفسير (مبصرة) ، ولكن المعنى المدّ فق عليه هو أنّ هذه الناقة أرسلها الله بما فيها من العجائب إلى (ثمود) ليدّ عظوا ويؤمنوا بالله ، فهي آية من آيات الله الدالّة على صدق نبّوة (صالح) المرسل إليهم ،وعلى قدرة الله وعظمته واستحقاقه العبادة (٥) . غير أنه يستوقفنا هنا رأي الفراء الذي يميل إليه الطوسي بدليل استطراده في شرحه

<sup>(^)</sup> ينظر: مجاز القرآن ٢٧٧/٢ ، والبيان في غريب إعراب القرآن : أبو البركات الأنباري ٣٨٣/١ ، والتبيان في إعراب القرآن ٢١/١؛ المقاء العكبري/٢٧٤ ، والتبيان في تفسير غريب القرآن ٤٣٦/١ ـ ٤٣٧ ، وإرشاد العقل السليم ٦٦/٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الفروق في اللغة ٧٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> معانى الأبنية ١١٩ ـ ١٢٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> البيت في ديوانه ۲۸ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٤٩٣/٦ ، وينظر معانى القرآن للفراء ١٢٦/٢ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٢٤٧/٣٠.

<sup>(°)</sup> ينظر جامع البيان ° ١٠٩/١ ، ومعاني القرآن الكريم ١٦٧/٤ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٨١/١٠ ، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٢٨١/١ .

والاستشهاد له بما يؤيده والذي يستخلص منه أنّ صيغة (مَفَعلة) في العربية لها دلالتان تفيدان التكثير:

احداهما: تكثير المسمى: وهي مدار البحث، إذ تدلّ على كثرة المسمّى أواللفظ المصوغ بوزنها ، فقولهم: العثب ملبنة مسمنة ، معناه أنّ العثب سبب لكثرة اللابن والسُمنة ، وقولهم: الولد مجبنة مبخلة وقيل محزنة معناه: أنه سبب لكثرة الجبن ، إذ يخاف الأهل على أنفسهم وعلى أولادهم فيجبنون عن الخروج إلى الحروب. وهم سبب لكثرة البخل ،إذ يقتصد الأبوان ليوفرا لأولادهما متطلبات المعيشة ، وكذلك هم سبب لكثرة المخن ، المتردّب على ما يصيبهم من مرضٍ أو موت أو مصائب (۱) .

ولم تتحقق دلالة الكثرة إلا باقتران الصيغة بتاء التأنيث ، ومهما اختلفت تفسيرات (مبصرة) فهو يصدق عليها أن تكون بزنة (مُعلة) ؛ لأنها سبب في تقديم آية بينة للمجاهدين ، ولقوة هذه الآية ولتعدّد عجائبها فقد أوقعت التَبعيّر في قلب العاقل المتدّو .

والأخرى: تكثير المكان: وقد أشار إليها علماء العربية، وهي من اسم المكان بزنة (مَفَعل)، نحو مَلَع وَمَحَبُ وَمَخَبأ وَمَلَجأ : فإذا اقترنت به تاء التأنيث دلّت على كثرة وجود ذلك الشيء في المكان، نحو: مَلَسدة ومَسبَعة وَمَذَأبة أي كثيرة الأسود والسباع والذئاب(٢).

#### ت ـ دلالتها على الاسمية :

عقد الطوسي في تفسيره نقاشاً في إلحاق تاء التأنيث بصيغة (فعيل) النائبة عن (مفعول) وتجّباً للإطالة فإن البحث سيكتفي في تلخيص ما جاء في مناقشته من مسائل دلالية ، وهي (٢): ١- أنّ (وَعيل) إذا كان بمعنى (مفعول) ، فلا يجوز إلحاق تاء التأنيث به ؛ لأنه ((ترك للمبالغة في الصفة كما قالوا: كفّ خضيب ولحية مهين ، وتركت علامة التأنيث ؛ لأنها لما كان دخولها فيما ليس له للمبالغة نحو: رجل علامة ، كان سقوطها فيما هي له بالمبالغة ، فحسن هذا التقابل في الدلالة)(١٤) ، إذ إن إدخال التاء وطرحها يكون للمبالغة ، وكلٌ حسب موضعه .

٢. تلحق تاء التأنيث ( عيل) النائبة عن ( مفعول) إذا تحولت من الوصفية إلى الإسمية في نحو: الفَطهمة والطويلة والظريفة.

٣ . يرى الكوفيون أن (و عيل) النائبة عن ( مفعول) إذا وردت نعتا لاسم يسبقها كانت بلاتاء ، في نحو : عين كحيل ، وإذا حذف الاسم وناب النعت منابه لحقته تاء التأنيث في نحو : رأيت كحيلة

<sup>(</sup>۱) ينظر: حاشية الصّبان على شرح الأشموني ٣١٢/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ينظر الكتاب ۴٪؛ ۹ ، والمخصّص ۴٪/۸۹ ، والمفصّل ۲۳۹ وشرح المفصّل ۱۱۰/۲، وشرح الشافية ۱۸۸٪.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ينظر التبيان ٤٣١/٣ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢٩٩/٣ ـ ٢٣٠ .

. فالكحيل هو وصف للعين المكحولة على وجه الثبوت والدوام ، أما الكحيلة فهو اسم الذات المكحولة و هي العين ، ومثل ذلك النطيحة النبيحة فهي أسماء للذوات المنطوحة والمنبوحة ، سواء أُنطحت ونُبحت أم لا ، وهو ما قال به طائفة من علماء العربية (٥) .

#### ث . دلالتها على تمييز الواحد من الجنس :

أشار الطوسي إلى أسلوب العرب في التفرقة بين مفردات اسم الجنس وجمعه ، إذ يؤتّون المفرد ليفّرقوه عن جمعه ، نحو : بق ر و بق ر و و ت مر و ق مرة و نخل و نظلة (١) وهذه أسماء جنس جمعي تصلح للمفرد والجمع ، ولأمن اللبس لجأوا إلى تأنيث المفرد (٢) .

## ثانياً: دلالات الأفعال:

الفعل هو ما دلّ على حدث مقترن بزمن ،وهو على ثلاثة أنواع: ماضٍ ومضارع وأمر ، والأفعال من حيث بنيتها على نوعين: مجرّدة وَمزيدة . والمجرّدة إما ثلاثية أو رباعية الأصل تزاد بعدد من حروف الزيادة المجتمعة في قولهم (سألتمونيها) لإفادة معنى جديد .

ويترت بعلى كلّ زيادة صيغة جديدة تَحمل دلالة جديدة ؛ لأنّ اختلاف المباني يؤدي إلى اختلاف المعاني . وقد تتبه علماء العربية الأوائل على هذا القانون الصرفي الدلالي ، وأولوه عنايتهم في دراساتهم المختلفة ، ومنهم الطوسي الذي وقف عند دلالة الأفعال ، ولاسيّها المزيدة منها مشيراً إلى أثر الزيادة في تغير المعنى ، مفرقاً بينها حيناً ، وبين المجرّدة حيناً آخر . ومن أهم آرائه في باب الدلالة الصرفية ما يأتي .

1 - فَعَلُ وَأَفَعلُ : تفيد زيادة الهمزة معاني عدة منها : التعدية والصيرورة والسلب والمبالغة والتكثير وغيرها ، وقد بلغ بها أبو حيان أكثر من عشرين دلالة (٢) .

واختلف العلماء في هاتين الصيغتين فقد فرق بينهما سيبويه (٤) على حين أنه نقل عن الخليل جواز مجيئهما بمعنى واحد ، وعزا سبب اختلاف الصيغة إلى اختلاف اللهجات ، وأيده الكسائي وأبو زيد الأنصاري (٣٥١هـ) والأصمعي (٣١٦هـ) وثعلب (٣١٠هـ) ، على حين أنكر

<sup>(°)</sup> ينظر: الكتاب ٢١٣/٢ ، وأدب الكاتب ٢٢٨ ، وشرح الشافية ١٤٢/ ـ ١٤٣ ، والكشاف ٢٦٠/٢ وتهذيب الألفاظ: ابن السكيت ٦٣٥ ، ومعانى الأبنية ٦٣ ـ ٦٥

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۹۸/۱ .

<sup>(</sup>٢) ينظر الكتاب ٩٥/٣ ، ٤٤/٤ ، والخصائص ٣٠٥/٣ ، والبلغة في الفرق بين المذكر والمؤنث ٨٣ ، ومسائل خلافية في النحو أبو البقاء العكبري ٤٢ ، وشرح الأشموني ٩٧/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> البحر المُحيط ٢٦/١ ، وينظر فيَ هذه الدلالة: شُرح الشافيَّة ٨٣/١ ، وأبنية الصرف في كتاب سيبويه ٣٩١ ، وأوزان الفعل ومعانيها ٥٦ ـ ٧٣ ، والمحيط في أصوات العربية ١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) الكتاب ٤/٠٦ ـ ٢٦ <u>.</u>

<sup>(°)</sup> ينظر مراتب النحويين أبو الطيب اللغوي٤٤، والمزهر ٤٠٧/٢، ومقدمة: فعلت وأفعلت لأبي حاتم السجستاني: بقلم خليل إبراهيم العطية ٦٦ \_ ٦٢.

آخرون القول باتفاقهما في المعنى ، ومنهم ابن خالويه ، إذ قال : ((لأَن يقال جميع كلام العرب أن يقال : فعلَ الشيء وأفعلَه غيره ، مثل جلس زيدٌ وأجلسه غيره))(١) ، وأنكر ابن درستويه مجيئهما بمعنى واحد في لهجة واحدة ، فلا يتحقق هذا إلا في لهجتين مختلفتين (١) .

ويرجّح المحدثون أنّ الاتفاق بين (فَعلَ وأَفعلَ) آتِ من اختلاف اللهجات ، فقبيلةٌ ما تنطق ب (أفعلَ) ، وقبيلةٌ أخرى تنطق ب (فَعلَ) ثم جاء جامعوا المعجمات فضّوا بعض هذه المعاني الى بعض من غير أن ينسبوها إلى قبائلها ، فاجتمعت معان عدة لكلّ صيغة (١) .

وكان الطوسي من اللذين يفرقون بين هذين اللفظين وأشار إلى ذلك في أكثر من موضع من تفسيره ذاكراً جملة من الدلالات لصيغة (أَفعل) ، منها :

أ . التعدية : وذلك حين فرق بين ( وحي وأوحي) فقال : ((إن أوحي بمعنى جعلها على صفة كقولك جعلها مستقرة ، ووحي جعل فيها معنى الصفة ؛ لأن (أفعل) أصله التعدية)) (٢) ، ومعنى كقولك جعلها مستقرة ، ووحي جعل فيها معنى الصفة ؛ لأن (أفعل) أصله التعدية) على كلامه أن (أوحي) تحقق به الإيحاء بفكرة ما أو أمر ما على وجه الحقيقة أي قولاً وفعلاً ، على حين أن (وحي) تدل على الإيحاء الفكري فقط ، فلا يظهر على وجه التطبيق الفعلي وثبوت الصفة .وقد نسب أبو هلال العسكري هذا القول إلى علي بن عيسى الرماني (٤) .

ب التعريض : فرق الشيخ بين ( أَحْصَر وَحَصَر) ، فقال : ((لأن الإحصار هو أن يجعل غيره بحيث يمتنع من الشيء ، وحَصَره منعه ، ولهذا يقال : حَصَر العدّو ، ولا يقال : أحصَر))(٥) . واحتج بكلام المبرد وتفرقته بين الفعلين مستشهدا بنظائر ذلك في كلام العرب : ((كقولهم: حَبِسه أي جعله في الحبس وأَحَبسه أي عرَّضه للحبس ، وقَتْله أوق ع به القتل ، وأقتل ه عرَّضه للقتل ، وقَبره : دفنه في القبر ، وأُقبره عرَّضه للكفن في القبر ، فكذلك حَصره : حَبِسه ، أي أوقع به الله حَسْر ، وأَحْصَوه عرَّضه للصور ... ))(١) .

وتتفرد صيغة (أفَعل) بهذه الدلالة ؛ ذلك أنّ الفعل المجرّد في الغالب يكون متعدياً نحو: حَصَرَ ، وحَبَسَ ، وقَتلَ ، وقَبرَ . فإذا زيدت الهمزة لم يؤثّر في عمله ، فبقي على حاله من التعدّي ، ولكّنها تؤثّر في حكم المفعول به ؛ لأنّ الحدث مع المجرّد مُتحقّق الوقوع على المفعول

<sup>(1)</sup> ليس في كلام العرب: إبن خالويه ٢٥٠ ، وينظر مقدمة ( فعلت و أفعلت ٦٢ .

<sup>(</sup>١) ينظر الفروق في اللغة ١٥، والمخصّص ٤/٤ ١٧١/١ ، والمزهر ١٨٤/١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر فقه اللغة (وافي) ١٨٦ ، ومقدمة (فعلت وأفعلت) ٦٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> الفروق في اللغة ٢٨٥ . <sup>(°)</sup> التبيان ٢/١٥٥ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ١٥٦/٢ ، وينظر شمت وأشمت ٩/٤ ٥، ، ولحد وألحد ٩٩٥ .

به ، فإذا دخلت الهمزة صار مُحتَمل الوقوع (٢) ، فتقول : أَحصَر وأَحبَس وأَقَتلَ وأَقبر أي عرَّض المفعول به لكلّ هذه الأفعال، فرّبها حدثت ورّبها لا .

وفّرق كذلك بين طائفة من الأفعال التي بزنة (وَعلَ) و (أَفْلَى) منها:

مطر وأمطر : فقال : ((كلّ شيء من العذاب يقال: أمطرت ، ومن الرحمة يقال: مَطرَتُ)) (١) وهذا قول أبي عبيدة (٢) وأبي حاتم السجستاني (٣) (٣٥٥ه) ، في حين هما متساويان في المعنى لدى ابن قتيبة (٤).

سَعَى وأَسْعَى: فرق الطوسي بينهما بناء على ما يروي عن الكسائي وأبي عبيدة ، إذ قال: ( والفرق بين أَسقينا وسَقينا أن معنى أسقيناه جعلنا له شراباً دائماً من نهر أو لاَبن أو غيرهما ، وسقيناه شربة واحدة)) ( ونقل عن آخرين قولهم: ((سقيته ماء كقوله: ﴿ وَسَعَاهُمُ مِرَبُّهُمُ شَلَابًا فَهُمَ مِرَبُّهُمُ شَلَابًا فَهُمَ مِرَبُّهُمُ شَلَابًا فَهُمَ مِرَبُّهُمُ شَلَابًا فَهُمُ مِرَابًا .

وعن أبي حاتم السجستاني أنّ الفعلين بمعنى واحد إذا أردت سقّي الشفة ،أي لشرب الإنسان . ويقال أسقيتُ الموضعَ والرجل إذا دعوتُ لهما بالسقيا<sup>(^)</sup> ، وقيل: سقى لشرب الشفة ، وأسقى للماشية والأرض<sup>(^)</sup> .

٢ - فَعل وفعًلَ : الزيادة الحاصلة في هذه الصيغة هي بتضعيف عين الفعل ومعناه في التحليل الصوتي تطويل منه النطق بها من مخرجها ، وكأنها نتطق مرتين من موضعها (١٠) .

وقد أشار اللغويون إلى دلالات (فعل)، وفيها التكثير والصيرورة والسلب والنسبة وغيرها ، وأشار الطوسي إلى طائفة منها وهو يفسّر كلام الله العزيز ، إذ فرق بين طائفة من الأفعال منها على دلالة التضعيف فيها ، ومن هذه الدلالات :

<sup>(</sup>٧) الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم ١٢٢.

<sup>(</sup>۱) التبيان ١١٢/٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مجاز القرآن ۲٤٥/۱ <sup>(۳)</sup> فعلت ۱۱۳

<sup>(</sup>٤) أدب الكاتب ٣٣٤.

<sup>(°)</sup> التبيان ٣٩٩/٦ ، وينظر :معاني القرآن للكسائي١٧٩ ،ومجاز القرآن ٣٤٩/٢ ـ ٣٥٠ ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الدهر :۲۱ .

 $<sup>(^{(</sup>Y)})$  التبيان ۳۹۹/۱ ، وينظر مدّ وأمدّ  $^{(N)}$  .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> فعلت وأفعلت ١٦٦ ـ ١٦٧ . . (°)

<sup>(</sup>١) ينظر بصائر ذوي التمييز: الفيروز أبادي ٢٣١ ـ ٢٣٢ ولسان العرب (سقى) ٣٩١/١٤ ـ ٣٩٢ .

<sup>(</sup>١٠) المنهج الصوتي للبينة العربية ٧١ .

- 1. التكثير: إذ فرق بين (تح وفت ح) ، فقال: ((من ثقل أراد التكثير ، ومن خف ف أراد الفعل مرة واحدة)) ((۱۱). وفرق أيضاً بين قرتل وقت ل)، فقال: ((ومن ثقل ذهب إلى التكثير، ومن خف ف فلاحتماله التكثير والتقليل)) (۱۲). فالتكثير هو الدلالة المستوحاة من صيغة (فعّل) بلا خلاف (۱۳).
- Y النسبة : أي نسبة الفعل إلى المفعول به ، في نحو : صَدّقَ وكَدّب وقدّر ، أي نسب الصدق والكذب، والتقدير للمفعول به ، وفي ذلك يقول الطوسي في تفسير (كذّبوه) و (صدّقوه) : ((معناه أنهم نسبوا خبره إلى الكذب ؛ لأنّ التكذيب نسبة الخبر إلى الكِذب ، والتصديق نسبة الخبر إلى الصِدق ، وهذا مما يختلف فيه معنى (فعّل وف عَلى)) (١) .

ومثل هذه الإشارات الدلالية كثيرة في تفسيره $^{(1)}$ .

- " ما أَفْعَلُ وَفْعَلُ : هذان فعلان مَزيدان ، أحدهما بالهمزة والآخر بالتضعيف فرق بينهما الطوسي تفريقاً دلالياً دقيقاً قي جملة من المعاني التي يدلان عليها ، فقال: ((والفرق بين متّعتُ وأَمت عتُ ، أنّ التشديد يدل على تكثير الفعل ، وليس كذلك التخفيف)) (") ثم ذكر خمسة أنواع من الفروق بينهما ، وهي (أ):
  - ١. أن يكونا بمعنِّى واحد ، نحو : سَّميتُ وأَسميتُ.
- ٢. أن يكونا على التكثير والتقليل ، نحو: غشّيتُ وأغشَيتُ ، فالمشدّد دالّ على الكثرة، والمخفّ ف
   أو المزيد بالهمزة دالّ على القلّة .
- ٣. أن يكونا على النقص والزيادة نحو : فرّ طتُ بمعنى قَصَرتُ ، وأُفُوطتُ بمعنى جاوزتُ وأُسُرفتُ .
- ٤. أن يدلّ المشدّ على القيام بالفعل وتولّيه أوتركه نحو: يَخرِبون أي بَهدمون ويدلّ المزيد بالهمزة على ترك الفعل حتى يقَع، ويُخربون من أُخرب إذا ترك المكان فخرب وتهدّم.
- ٥- أن يدلّ كلّ منها على معنلًى مستقل عن الآخر نحو: كلّمت، فليس منه أفعلتُ ، وكذلك أُجلَستُ ، فليس منه فعلتُ ،

وزاد على ذلك في موضع آخر دلالة التشديد على المبالغة في نحو: أكملتُ وكّملتُ ( $^{\circ}$ ). ومثل هذه التفرقة الدلالية لم تغبُ عن سابقيه  $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱۱) التبيان ١٣٧/٤ .

<sup>(</sup>۱۲) التبيان ۱۲/٤ .

الله الكتاب ١٤/٤ ـ ٦٥ ، وشرح الشافية ٩٢/١ ، وأبنية الصرف في كتاب سيبويه٣٩٣ ـ ٣٩٤ ، وأوزان الفعل ومعانيها: هاشم طه شلاش ٧٤.

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤٤٠/٤،وينظر ٢٠٩/٦.

<sup>(</sup>۱) ينظر التبيان: حزن وحزّن ۱۰۵/۷.

<sup>(</sup>۲) و (٤) التبيان ٢/٧٥٤ ـ ٥٥٨.

<sup>(°)</sup> التبيان ۲/۰۲۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> ينظر الكتاب ٦٢/٤ ـ ٦٣ ، وأدب الكاتب ٣٥٤ ، ٣٥٦ .

٤ ـ فَعَلُ وَافْتَ عَلُ : زيد الفعل هنا بحرفين هما الألف والتاء اللذان أفادا المبالغة والإشعار بزيادة تكلّف الفعل والقوة في أدائه . يقول الطوسي في دلالة (افتعل) : ((اقتربَ فيه مبالغة أكثر من قربَ ، كما أن اقترَ مبالغة في القُدرة ؛ لأن أصل افتعل عداد المعنى بالمبالغة نحو اشتوى إذا اتخذ شوى في المبالغة في اتخاذه ، وكذا اتّخذ من أخذ) (() إذ تفيد كثرة الشواء والأخذ .

وهذه إحدى الدلالات التي نبه عليها طائفة من علماء العربية القدماء (٢) والمحدثين (٣) ، ومنها المطاوعة والاتخاذ والسلب والطلب وغيرها.

• • فَاعَلُ وَتَفَاعَلُ : وهما من الأفعال المزيدة التي تشترك فيما بينهما بدلالة المشاركة والتكلّف وغيرها ، قال الطوسي : (( تفاعَلُ مطاوع فاعَلُ ، كما أنّ تفّعلٌ مطاوع فعَلَ) (3) .

والمطاوعة هي ((أن تريد من الشيء أمراً فتبلغه، إما بأن يفعل ما تريده إذا كان مما يصعّ منه الفعل ، وإما أن يصير إلى مثل حال الفاعل الذي يصعّ منه الفعل ، وإن كان مما لا يصعّ من الفعل))(٥) .

و بعبارة أخرى هي دلالة أحد الفعلين على التأثير ودلالة الثاني على قبول الأثر ، بشرط أن يتلاقى الفعلان اشتقاقاً وأن يكون الفعل علاجياً (٢) نحو قاتلتُ ه فتقاتلَ وشاركتُ ه فتشاركَ ، وباعدتُ ه فتباعَ ، ومثل هذه الدلالة تُ لحظُ في (ق علَ) و (ق علَ) نحو جمّعته فتجمّع وشجّعته فتشجّع وقد زخرت كتب اللغة والنحو بإشارات لهذه الدلالات من لدن القدماء (٢) والمحدثين (٨) .

# ثالثاً: دلالة الحروف الزائدة (المورفيمات):

وهي الحروف الزائدة التي تدخل على الحروف الأصلية المكونة للكلمة ، فتعطيها دلالة جديدة . والمورفيم عنصر صرفي يدل على المعاني الرابطة بين الحقائق ، ويشكّل ضرورة لا بد منها في العمل اللغوي ، فلولاه لما حصل فهم على الإطلاق . فهو : أل التعريف ، والضمير العائد ، والحركات ، وحروف المضارعة ، وغير ذلك ...

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۹۲۹ ، أدب الكاتب ۳۵۲ .

<sup>(</sup>٢) ينظر الكتاب ٧٣/٤ ـ ٧٤ ، وأدب الكاتب ٣٥٢ ، والمنصف ٥٧/١ ، وشرح الشافية ١٠٨/١ .

<sup>(</sup>٢) يُنظر أبنية الصرف في كتاب سيبويه ٣٩٦ ، وأوزان الفعل ومعانيها ٨٠ ـ ٩٤ والمحيط في أصوات العربية 1٨١ ـ ١٨١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٢/٢٦

<sup>(°)</sup> المنصف ۱/۱ .

<sup>(</sup>١) ينظر المفصّل ٢٨١،وشرح الشافية ١٠٣،١٠٨١ ، والمصطلح الصرفي في العين والكتاب ودقائق التصريف ٣٢٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر الكتاب ٢٦/٤ ، ٦٨ ، والمنصف ١/ ٩١-٩٢ ،والمفصل ٣٧٣ ، والشافية ٢٠ ، وشرح ابن عقيل ٢٦٤/٤.

<sup>(^)</sup> يُنظر أبنية الصرف في كتاب سيبويه ٣٩٧ ، وأوزان الفعل ومعانيها ١٠١ ـ ١٠٣ ، والمحيط في أصوات العربية ١٨٠ ـ ١٨٠ .

والمورفيم نوعان : حرُّ وُمقيد ، فالحرّ جزء الكلمة الذي يمكنه الاستقلال بنفسه مكوناً كلمة ذات معنى ، وأما المقد ، فهو الجزء الذي لا يعطي معناه إلا باتصاله بغيره ،مثل (مسلمون) ،

فمسلم هو المورفيم الحر ، والواو والنون هو المورفيم المقيد (١) .

والحروف الزائدة مقيدة لا تعطي معنى إلا باتصالها بغيرها، وهي على ثلاثة أقسام (٢):

- 1 . السوابق أو الصدور (Prefixes): وهي التي تلحق الأصل في أوله ، وهي حروف المضارعة المجموعة في (أنيت) نحو: أقرأ وَقرأ وت قرأ وَقرأ .
- Y . اللواحق أو الأعجاز (Suffixes) : وهي التي تلحق الأصل في آخره ، ومنها : تاء التأنيث ، وتاء الخطاب ، وتاء الفاعل ، في نحو : ثَمِرة ، وقرأتَ وقرأتُ .
- " . الأحشاء (Infixes) : وهي التي تلحق الأصل في وسطه ومنها حروف الزيادة المجموعة في (سألتمونيها) في نحو قارئ ، وقراء ، واقتدر واستخرج وغير ذلك .

وقد أدرك علماء العربية هذه الزيادات وأشاروا إلى دلالتها في دراساتهم وتفاسيرهم ، ومنهم الطوسي الذي أدرك القيمة الدلالية للمورفيم في العربية وأشار إليه في مواضع كثيرة نوجزها بما يأتى

### ١. دلالة مورفيم الهمزة في أول الفعل:

أشار الطوسي إلى عدة دلالات تتحقق للفعل العزيد بالهمزة هي:

أ . التعدية : في نحق بنع وأتبع ، ونخل وأدخل (٦) .

ب. التعريض: أي تعريض المفعول به للحدث ، في نحو: حَصر وأحصر ، وقتلَ وأقتلَ وأقتلَ ، وحبسَ وأحبسَ ، وقَهر وأقبَر (٤) .

ت. التضاد في المعنى: في نحو فرط وأفرط ، فالأول بمعنى جاوز والثاني بمعنى قصَّر (٥) ، وكذلك في نحو: أخطأ وخطأ ، فالأول يتعمد الوقوع في الخطأ ، والثاني واقع في الخطأ عن غير قصد (٦) . وكذلك وعد للخير وأوعد للشّر (٤) ومدَّ لما يـ كره وأمدَّ لما يـ ستحب (٨).

<sup>(</sup>١) ينظر محاضرات في اللغة: عبد الرحمن أيوب ٢١٦ ، والدلالة اللغوية عند العرب ١٨٥ ـ ١٨٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر الوجيز في فقه اللغة ٢٨٨ ، وفقه اللغة وخصائص العربية محمد المبارك ٩٦ ـ ٩٧ ، والمنهج الصوتي للبنية العربية ٤٤

<sup>(</sup>۳) التبيان ٤/٧ه ، ٨٤/٧

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢/٥٥١ ـ ١٥٦ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۳٦/٧ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۲۸/٦

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيان ٤٦٣/٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^)</sup> التبيان ٥/٥٠ .

ث . التفرقة بين الحسي والمعنوي : قال الطوسي : ((يقال : بَصَر يَبصُر : إذا عَل موأبصَر إبصاراً : إذا رأى)) (١) . فالعلم رؤية في القلب يحدث في الفكر من غير حاسة ملموسة : والإبصار رؤية بالعين الحاسة، فجاء مورفيم الهمزة يحاكي الجهد العضلي المبذول مع الفعل الحسي .

### (٢) دلالة مورفيم أل التعريف:

وهو من السوابق التي تدخل على الأسماء فتضفي عليها عدّة معانٍ ، وقد أشار الطوسي إلى عدد منها مثل:

أ . إفادة العموم والشمول : في مثل قوله تعالى : ﴿ الْحَمْلُ لَسِ رَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة : ١] فالمعنى كلّ الحمد لله خالصا ً (٢) .

ب. إفادة المدح :وذلك إذا دخلت على اسم العلم في مثل الوليد واليزيد ، فهي تفيد المدح (٣) . (٣) دلالة التضعيف :

وهو من الأحشاء ، إذ به يحدث تضعيف عين الفعل ، فيكتسب الفعل به دلالات ، أشار الطوسي كما سبق القول إلى التكثير في نحو : فتح وفتّح، والنسبة في نحو : كنّب وصنّق (٤) . (٤) دلالة مورفيم التاء : وهو أنواع ، هي :

أ . تاع الافتعال : وهي م الأحشاء ، وقد أشار الطوسي إلى دلالتها على الاقتدار والمبالغة في نحو : قربُ واقترب ، ودلالتها على الاتخاذ في نحو : شوى واشتوى (٥) .

ب. تاع التأنيث: وهي من اللواحق المهمة في العربية ، وقد ذكر لها الطوسي دلالات عدة هي المبالغة ، وتكثير سبب الفعل ، والمفرد من اسم الجنس الجمعي ، والانتقال من الوصفية إلى الاسمية بعد تحقق وقوع الفعل ، والتفرقة بين المعدول من (مفعول) إلى (فعيل) وغير المعدول منه (٢)

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۰۳/۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۲۱/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱۹۳/٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: ص ٩٥-٩٦من الرسالة.

<sup>(°)</sup> ينظر: ص ٩٦-٩٧ من الرسالة.

<sup>(</sup>٦) ينظر: ص٨٩ ـ٩٣ من الرسالة.

التي تختلف دلالتها على الخطاب باختلاف حركتها فتقول أرأيت للمذكر ، وأرأيت للمؤنث (١).

### (٥) دلالة مورفيم الألف والتاء:

وهو الملحق بجمع المؤنث السالم ، وقد صرّح الطوسي بدلالته على الجمع لأدنى العدد في نحو معدودة ومعدودات $^{(7)}$ .

### (٦) دلالة مورفيم التاء والألف في تفاعل:

فالتاء سابقة والألف حشو ، وقد أشار الطوسي إلى أن دخول هذين الحرفين يمنح الفعل الدلالة على المشاركة والمطاوعة (٣) .

## (٧) دلال مورفيم المضارعة (أ، ن، ي، ت):

وقد عني الطوسي بذكر القراءات المختلفة للآية الواحدة ، وذلك باختلاف حرف المضارعة للفعل الواحد ، من ذلك وقوفه عند قوله تعالى : ﴿ ثُمْ كَا تَي مِن بَعْلِ ذَلَكَ عَام ُ فِيهِ يُغَاثُ النَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِ مُن ﴾ [يوسف : ٤٩] ، إذ قال : ((قرأ حمزة والكسائي بالتاء (تعصرون) على الخطاب أي : أنتم ، الباقون بالياء على الرجوع إلى الناس))(٤) ، فهو مُدرك أن هذه الحروف وإن تساوت في دَلاتها على الحال أو الاستقبال لكنها ت حمل قيمة دلالية أخرى ، إذ بموجبها تتحد جهة الخطاب أو نوع الفاعل الذي يترتب عليه المعنى العام للآية.

فا لفعل في العربية يحمل فاعله معه ، وُشِعر به حرف المضارعة الأَول ، فهو لا يستقل بالدلالة من دون ذات الفاعل ، التي تتصل بالفعل في تركيبه الأصلي ، فحين يقول قائل :أكتب أو يكتب أو تكتب ، نعرف نوع الفاعل المقصود() .

وهناك أمثلة أخرى لوقفات الطوسى عند هذه المورفيمات  $^{(\Lambda)}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱۳۲/٤

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۷۰/۲

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٢/٢٦.

<sup>(°)</sup> التبيان٦/١٥٠ .

<sup>(</sup>V) فلسفة اللغة العربية: عثمان أمين ٣٤ ، وينظر الدلالة اللغوية عند العرب ١٨٧.

<sup>(^)</sup> ينظر التبيان ١٠٦/٦ ، ٢٠٦ ، ٣٥٩ .

#### (٨) دلالة مورفيم الكاف :

وهو من اللواحق التي تلحق الأسماء والأفعال والحروف ، وقد أشار الطوسي إلى أن هذا المورفيم قد يأتي لغرض دلالي خاص يفيد به زيادة بيان الخطاب ، أو تتبيه المخاطب ، وذلك في نحو: أَرأيتكُم (١) .

### (٩) دلالة مورفيم الميم في أول الكلمة:

وهو من السوابق ، أشار الطوسي إلى أن زيادة الميم في الاسم المشتق من الفعل الثلاثي لها دلالات عدة ، فمنها المصدر في نحو: هلك يهلك مهاكاً ، واسم الزمان في نحو: مضرب أي وقت ضربه ، واسم المكان في نحو: مدخل ومخرج، أي مكان تحوله وخروجه . ويفرق بين هذه الثلاثة حركة الميم (۲) .

### (۱۰) دلالة مورفيم الياء: وهو نوعان:

أ . الحشو : الذي يلحق وسط الكلمة ويفيد الدلالة على التصغير ، وقد أشار إليه الطوسي في أكثر من موضع من ذلك قوله : (( أصل الماء مُوه من لأنه يُجمع أمواها من ويصع من ذلك قوله : (( أصل الماء مُوه من لائنه يُجمع أمواها من ويصع من ذلك قوله : ((الثُبة عصبة منفردة من يفرق بين الألفاظ مُتخّذا من مصع رها حكما في هذه التفرقة ، قال : ((الثُبة عصبة منفردة من ( عَصب) . وتصغير ثبة ثب يَّة ، فأما ثبة الحوض ، فهي وسطه الذي يثوب إليه الماء ، وهي من ثابَ يثوب ؛ لأن تصغيرها ثُويَية))(ع) .

ب. اللاحقة: وهي التي تلحق آخر الاسم وتفيد الدلالة على النسب في نحو: يهودي ونصراني ، وقد أشار الطوسي إلى أن هذه الياء قد تجتمع معها الألف لتدلّ على المبالغة في النسب ، قال في تفسير لفظة (رباني) في قوله تعالى: ((كُونُوا ربَنيينَ ...)) [آل عمران: ٢٩] ، ((إنه مضاف إلى علم الربِّ تعالى ، وهو على الدين الذي أمر به إلا أنه غير في الإضافة ، ليدلّ على هذه المعنى ، كما قيل: بعراني، وكما قيل للعظيم الرقبة: رقاباني ، وللعظيم اللحية: لحياني ، وكما قيل لصاحب القصب: قصباني ، فكذلك صاحب علم الدين الذي أمر به الربّ رباني))(٥) ، فا لألف والياء زادت في الدلالة على قوة ورقي علم هذا المتعلم ، ومدى تعمّقه في العلم الذي يتلقاه وإتقانه له .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۳۲/۶ ـ ۱۳۳ ، و بنظر المقتضب ۲۷۷/۳

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲٤/٧.

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۰۲/۱

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۵٤/۳

<sup>(°)</sup> التبيان ۱۱/۳ .

#### (١١) دلالة مورفيم الواو والتاء:

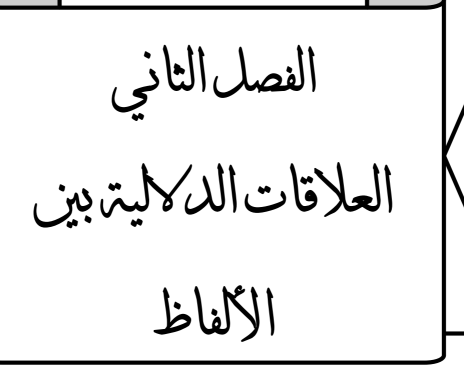
يلحق هذا المورفيم أواخر الكلمات ويفيد الدلالة على المبالغة ، قال الطوسي : ((إنّ الَملَكوت ب منزلة الملك ، غير أنه هذه اللفظة أبلغ من الملك ؛ لأنّ الواو والتاء يزادان للمبالغة ...))(١) . فلا زيادة في العربية لغير معنى . ويُلحظ أنّ هذين الحرفين لا يزادان إلا في الأمور العظيمة في نحو : رَهبوت وجَبروت ورَغبوت وطاغوت(٢) . وقد أشار الى هذه الزيادة الدلالية قبله الزجاج في تقسيره(٢)

فيتبين من كل ذلك أنّ الطوسي قد أدرك الدلالات والقيم الصرفية التي يمتلكها المورفيم في العربية ، وأثره في التراكيب اللغوية .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۷٦/۳ <u>.</u>

<sup>(</sup>٢) ينظر المحتسب ٢١٨/٢ ، والدلالة اللغوية عند العرب ١٩٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> معاني القرآن وإعرابه٢/٥٦٦.



المبحث الأول: الترادف والفروق الله لالية المبحث الثاني: الاشتراك اللفظي والنضاد المبحث الثالث: النقابل الله للى

طناك نقص في الرسالة

# المبحث الثاني

## الاشتراك اللفظى والتضاد

## (١) الاشتراك اللفظي: (Homonymy)

وهو من الظواهر التي اتصفت بها اللغة العربية ويراد به: احتمال اللفظة لمعنيين أو أكثر (۱) ، وهو ظاهرة مشتركة بين اللغات الحية ؛ لأن ((قدرة الكلمة الواحدة على التعبير عن مدلولات متعددة ، إنها هي خاصة من الخواص الأساسية للكلام الإنساني ، وإنّ نظرة واحدة في أي معجم من المعجمات لتعطينا فكرة عن كثرة ورود هذه الظاهرة ))(۱) .

وقد أدرك علماء العربية القدماء هذه الظاهرة ، وأقدم من أشار إليها سيبويه حين ذكرها مع أقسام كلام العرب وسمّاها (( اتفاق اللفظين واختلاف المعنيين ))( $^{(7)}$ ) وتتابع ورودها لدى أغلب من جاء مِن بعده ، ومنهم أبو زيد الأنصاري( $^{(1)}$ ) ، والأصمعي( $^{(2)}$ ) ، وأبو عبيد القاسم بن سلام( $^{(7)}$ ) وابن قتيبة الذي خصّه بباب سمّاه: ((باب اللفظ الواحد للمعاني المختلفة))( $^{(4)}$ ) ، والمبرّد الذي سمّاه : (( ما اتفق لفظه واختلف معناه))( $^{(4)}$ ) وعلي بن الحسين اله تنائي المعروف بكراع النمل( $^{(4)}$ ) ، وابن فارس الذي حدّها بأنها ((تسمية الأشياء الكثيرة بالاسم الواحد))( $^{(1)}$ ).

وورد مصطلح المشترك بهذه الدلالة لدى ابن خالویه (۱۱)، واخوان الصفاء في رسائلهم في القرن الرابع للهجرة (۱۲)، وكذلك لدى ابن فارس (۱۳) وابن سيده (۱٤)، وغيرهم من علماء العربية .

وقد اختلف القدماء في وقوع الاشتراك في اللغة فانقسموا على قسمين:

أحدهما : المثبتون ، وهم أغلب علماء العربية الذين مر ذكرهم سالفا .

والآخر: المنكرون ، وأشهرهم ابن درستويه (ت٣٤٧هـ) الذي ضيّق مفهوم الاشتراك ، وردّ كلّ الوجوه التي تحتملها اللفظة المشتركة إلى معنى واحد ، وجعلها من باب الاستعمال المجازي(١) ،

<sup>(</sup>١) ينظر: الصاحبي ٤٥٦ ، والتعريفات ١١٩ ، والمزهر ١/ ٣٦٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> دور الكلمة في اللغة ١٢٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الكتاب ۱ / ۲۶ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> النوادر في اللغة ٢٠٦ ـ ٢٠٧ . (°) له كتاب (الأجناس ) ذكره السيوطي في المزهر ١ / ٣٧٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> كتاب الأُجناس في كلام العرب ، نَشر : دار الرائد العربي ، بيروت ، ١٩٨٣ .

<sup>(</sup>۲) تأويل مشكل القرآن ۳۹ ٤ .

<sup>(^)</sup> ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المنجِّد في اللغة، و هو أقدم كتاب في المشترك اللفظي،تحقيق:أحمد مختار عمر ١٩٧٦م . (<sup>(١)</sup> الصاحبي ٤٥٦

<sup>(</sup>١١) إعراب ثلاثين سورة من القرآن ابن خالويه ٢٠٠ ، وينظر : فقه اللغة العربية ١٤٤ .

<sup>(</sup>۱۲) رسائل أخوان الصفاء وخلان الوفاء ١ / ٤٠٠ ـ ٤٠١ ، وينظر : البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي ٣٢٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> الصاحبي ٤٥٦ . <sup>(۱٤)</sup> المحكم والمحيط الأعظم ابن سيده ٦ / ٤٢٦ .

وعد مجيء اللفظ الواحد للدلالة على معنيين مختلفين أو متضاّبين فيه تعمية وتغطية بما يهدم الغرض الأساس للغة وهوالتفاهم (٢).

ومنهم أيضاً أبو علي الفارسي<sup>(۱)</sup> الذي نفى أن يكون الاشتراك عن قصد في الوضع ، وعدّ من باب تداخل اللهجات . وهو رأي أبي البقاء العكبري<sup>(٤)</sup> (ت٦١٦هـ) أيضاً الذي ذهب إلى أنّ الاشتراك خلاف الأصل ؛ لأنه يُخلّ بالتفاهم .

وُسب إلى ثعلب إنكار الاشتراك ،إلا أن من المحدثين من ردَّ ذلك مستدّلاً بنصوص لغوية وردت في شرح ثعلب لديوان زهير بن أبي سلمى ذكر فيها معاني عدة للفظ واحد ، مثل الدين والمولى (٥). وهذا ما يدعو إلى نفى القول بإنكاره للاشتراك والترادف كما ذكرنا سالفاً .

وقد عني الأصوليون أيضاً بالاشتراك ، وعرفوه بأنه: (( اللفظ الدالّ على معنيين مختلفين فأكثر دلالة على السواء عند أهل تلك اللغة))(١). ولكنهم اختلفوا مع اللغوبين حول أصل المشترك ، إذ قالوا: بأنه موضوع في الأصل للدلالة على معنيين مختلفين أو أكثر سواء أواحداً كان الواضع أم متعدّداً ، بقصد أم بغير قصد(٧).

وأنكر اللغويون (^)هذا الرأي ، ونظروا إلى الظاهرة بما يقرب من الموضوعية والنظرة العلمية الدقيقة ، إذ من غير الممكن أن يضع الواضع لفظاً واحداً لمعنيين مختلفين ؛ لأن اللغة في الأصل وضعت للإفهام وإزالة الإبهام ،وهذا لا يتحقق بوجود المشترك وضعاً وأصلاً ؛ لأنه خلاف وظيفة اللغة ، ولذا ترجع نشأته عند الاستعمال اللغوي (٩) .

والواقع اللغوي يوجب عدم إنكار رأي الأصوليين من دون الإفادة من بعض جوانبه ، فهو يفسّو وجود طائفة من الألفاظ المشتركة ، التي ليس بين معانيها علاقة مثل معاني لفظة (الخال) ، فما العلاقة بين أخي الأُم ،وبين الشامة التي في الخد ،وهذا لايفسّره إلا تعدّد الوضع، بصرف النظر عن أسباب هذا التعدّد ، وهل هو في لهجة واحدة أم في أكثر ؟ ولذا فمن الأجدر أن يؤخذ برأي اللغويين والأصوليين معا في تفسير الألفاظ المشتركة ، إذ تصدق نظرية الوضْع الواحد على

<sup>(</sup>۱) تصحيح الفصيح: ابن درستويه ۱ / ۲٤٠ ، وينظر: المزهر ۱ / ٣٨٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه ۱ / ۱٦٦ ـ ۱٦٧ .

<sup>(</sup>٣) المسائل المشكلة المعروفة بالبغداديات ٣٤٥

<sup>(</sup>٤) التبيين عن مذاهب النحويين البصريين والكوفيين:أبو البقاء العكبري ١١٨ ، وينظر: البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي ٣٢٤ .

<sup>(°)</sup> شرح ديوان زهير بن أبي سلمي ٢٥٣ ، ٣٤٩ ، وينظر : البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي ٣٢٤ . (\*)

<sup>(</sup>۱) المز هر ۱ / ۳٦٩ .

ينظّر تهافت الفلاسفة، المسمّى :معيار العلم :أبو حامد الغزالي ۸۱ ـ ۸۲ ، وإرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول: الشوكاني ۱۹ .

<sup>(^)</sup> ينظر تصحيح الفصيح ١ / ١٦٥-١٦٦ ،والمخصّص ٤/ ٢٥٩/١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> الأصول :دراسة أبستيمولوجية للفكر اللغوي عند العرب: تمام حسّان ٣٣٥.

كثير من الألفاظ المشتركة التي ترتبط معانيها بصلة وثيقة ، على حين تصدق نظرية الوضع المتعدّد على القسم الآخر من الألفاظ المشتركة التي ليس بين معانيها أية علاقة (١) .

ويفسّر القدماء وقوع المشترك بتعدّد اللهجات ، وذلك (( بأن يضع أحدهم لفظاً لمعنى ثمّ يضعه الآخر لمعنى آخر ، ويشتهر ذلك اللفظ بين الطائفتين في إفادة المعنيين))(٢) ، وقد أقر ابن درستويه . الذي أنكر الاشتراك . بمجيء النادر منه بسبب اختلاف اللهجات(٣) .

واختلف المحدثون أيضاً في حقيقة الاشتراك اللفظي ، فقد حصر (فندريس) وجوده في لغة التخاطب فقط (٤) ، وأيده درمضان عبد التواب مؤكّداً ألا وجود له إلا في معجمات اللغات ؛ أما في الاستعمال اللغوي فلا وجود إلا لمعنى واحد من معانى هذا المشترك اللفظى (٥).

وعني المحدثون بالعلاقة بين المشترك والمجاز ، فقد أثار هذه القضية القدماء ، وأولهم ابن د رستويه الذي فرق بين المشترك والمجاز ، واشترط في الأول أن لا تكون بين معانيه علاقة أو أية صلة ، وما كان منه على ذلك فهو مجاز ويجب إخراجه من المشترك (١).

وأيده من المحدثين د. ابراهيم أنيس ، وأكّد أنّ المشترك اللفظي الحقيقي هو الذي تتعدم فيه الصلة بين معانيه المتعددة . وهو يعزو الخلاف بين القدماء في هذه الظاهرة إلى اختلاف منهج كلّ منهم ، فالذين جعلوا المشترك من باب الحقيقة والمجاز اعتمدوا المنهج التاريخي ، إذ تتبعوا اللفظة في عصورها المختلفة، أما الآخرون فقد اعتمدوا المنهج الوصيفي الواقعي ، إذ درسوا اللفظة في عصرهم الذي يعيشونه (٧).

وبناً على ذلك فقد عد بعض المعاصرين (^المعاني المجازية للفظ المشترك وجوها ، والوجوه في ما يتصرّف إليه اللفظ الواحد من معانٍ عدّة يعبرعنها بألفاظها أو بغيرها ، فإذا أُصّلَتْ رجَعتْ إلى معناها الأصلي . ولذ ا فإن أغلب الألفاظ التي وردت في كتب القدماء ليست من المشترك، إلا ما لم تكن بين معانيه أية صلة ، وأما سائر الألفاظ التي تتصل معانيها وترجع إلى أصل واحد تفرعت عنه ، فهي تدخل في علم الوجوه والنظائر .

<sup>(</sup>١) الوجوه والنظائر في القرآن الكريم (الجبوري)٦٩ ـ ٧٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المزهر ۱ / ۳۶۹ ...

<sup>(</sup>٢) تصحيح الفصيح ١٦٥/١ -١٦٦ ،وينظر المزهر ١/ ٣٨٥.

<sup>(</sup>٤) اللغة: فندريس ٢٢٨.

<sup>(°)</sup> فصول في فقه العربية ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٦) تصحيح الفصيح ٢٦٤/١

<sup>(</sup> $^{(\vee)}$  اللهجات العربية : ابر اهيم أنيس ١٤١، وينظر : أبحاث ونصوص في فقه اللغة العربية ٢٤٦ .  $^{(\wedge)}$  د. عبد الرحمن الجبوري : الوجوه والنظائر في القرآن الكريم ٧٢ ـ  $^{(\wedge)}$  د.

ويقسم (جون لاينز) المُشترك على قسمين: المُطلق، والجزئي، ويَشترط في الأول أن لا تكون صيغه ذات صلة بعضها ببعض في المعنى، وأن تكون جميعها حالات لنمط واحد، وأن تكون متكافئة نحوياً، فلا تكون بعضها أفعالاً وبعضها الآخر أسماً و(١).

#### كيفية تحديد المعنى الدقيق للفظ المشترك ؟

اختلف العلماء في تحديد المعنى المراد من بين المعاني المتعدّة للفظ المشترك فيرى بعضهم أنّ اللفظ دالّ على جميع معانيه ما لم تكن هناك قرينة مانعة من ذلك ، ويرى آخرون أنه يدلّ على واحد من تلك المعانى .

والواقع اللغوي يؤكّد أنه لابد أن يكون للفظ المشترك (( في كلّ مقام ومقالٍ معنى واحد من بين سائر معانيه يدلّ عليه ، ويختلف هذا المعنى بحسب الاستعمالات المتعدّة لذلك اللفظ ))(٢) ؛ لأنّ المتكلّم يريد معنى واحداً من تلك المعاني وليس جميعها . والعامل الأساس في تحديد هذا المعنى هو السياق أولاً والقرينة ثانياً ، فالاستعمال اللغوي كفيل بإبراز المعنى المقصود .

وقد نبه القدماء على ذلك ، إذ أعطى المبرد أهمية بالغة للسياق في تحديد المعنى المراد من اللفظ المشترك في القرآن الكريم (7), وكذلك ابن قتيبة الذي قال متسائلاً: (( هل يختلف العرب في الاسم الذي يحتمل معنيين فتظن واحداً أحد المعنيين، ويظن آخر المعنى الآخر )) (7), ثم أجاب بأنه (( قد يقع هذا في جميع الحروف ذوات الوجوه ، وإنما يستنل على معانيها بما يتقتم قبلها من الكلام ويتأخر) (7), مشيراً بذلك إلى القرائن السياقية المكتنفة للفظ المراد تفسيره أي المحيطة به من قبل ومن بعد . وأشار إلى ذلك في كلبه المختلفة أيضاً (7).

وأيد المحدثون ذلك ، فقد أشار (ستيفن أولمان) إلى أنّ ((كثيراً من كلماتنا له أكثر من معنى ، غير أنّ المألوف هو استعمال معنى واحد فقط من هذه المعاني في السياق المعين (۱)، ولذا فهو يُسمى السياق صمّام الأمان ؛ لأنه المُتحكّم في فهم المشترك اللفظي (۸).

فالسياق ُيرشَّح المعنى المُراد من المُشترك ،ويفسره بوضوح لأبناء البيئة اللغوية الواحدة ، فيستعمل في لغة التخاطب من دون لربس أو غموض ، وهذا يعني أنّ للفظ المشترك معاني عدّة

<sup>(</sup>١) اللغة والمعنى والسياق ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) فقه اللغة العربية ١٤٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد ٨ .

نه الحق المنت والمستف معناه من العران المعبيد الم. (°) المسائل والأجوبة والصرفية عند ابن قتيبة: رافع عبدالله مالو ١١٢ .

<sup>(</sup>٦) تأويل مشكل القرآن ٤٥٥ ، وينظر : فقه اللغة العربية ١٤٣ ـ ١٤٤ .

<sup>(</sup>٧) دور الكلمة في اللغة ١٢٧ ـ ١٢٨ ، ١٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> المصدر نفسه ١٤١ .

تتنوع بتتوع السياق ، وهي جميعاً تخدم هذه اللغة الكريمة وتمنحها سعة في التعبير ونمواً دلالياً مميّزاً (۱) .

وكان موضوع وقوع الاشتراك اللفظي في القرآن الكريم موضع خلاف بين القدماء والمحدثين على حدِّ سواء، فقد أنكر بعضهم وجوده بحجّة ((أنّ المشترك إن كان المقصود منه الإفهام، فإن وجد معه البيان فهو تطويل من غير فائدة، وإن لم يوجد فقد فات المقصود، وإن لم يكن المقصود منه الإفهام فهو عبث، وهو قبيح فوجب صيانة كلام الله منه)(٢).

ولكن أغلب علماء العربية القدماء والمحدثين يقولون بوقوع الاشتراك في القرآن الكريم ، وكتب الوجوه والنظائر تشهد بذلك<sup>(7)</sup> ؛ لأن القرآن الكريم نزل بلغة العرب وعلى طرائقهم في التعبير . وقد عد السيوطي<sup>(3)</sup> الألفاظ القرآنية المشتركة جانباً من جوانب الإعجاز القرآني بل هي . في رأيه . من أعظم إعجازه ((حيث كانت الكلمة والواحدة تتصرف إلى عشرين وجها وأكثر وأقل ولا يوجد ذلك في كلام البشر)) (°) .

و إنما تحقق هذا الفيض الدلالي في اللفظة القرآنية لامتلاكها كثافة دلالية عالية وبعداً عميقاً في المدلول ، الأرم الذي منح اللغة العربية حياة مستديمة وقوة استيعابية وقدرة على التجدّ لا تتقطع . وفي ذلك يقول د. عبد الصبور شاهين : (أما شأن القرآن فعجيب ، إذ هو يخرج تماما عند حدود هذه القاعدة بحيث تتسّع ألفاظه للمعاني المحتشة في حالات كثيرة ، ولا سيّما ألفاظ المفاتيح التي تتصل بمعاني الصفات الإلهية والغيب والعلم والإلهي ...)(١)

### رأي الطوسي:

أقر الشيخ بوقوع المشترك اللفظي في اللغة والقرآن الكريم (١) ، وعدّه النوع الرابع من أنواع المعنى في القرآن الكريم التي شرحها في مقدمة تفسيره ، وجعل منها ((ما كان اللفظ مشتركاً بين معنيين فما زاد عنهما ويمكن أن يكون كلّ واحد منهما مراداً ، فإنه لا ينبغي أن يقدم أحدّ به فيقول : إنّ مُواد الله فيه بعض ما يحتمل ، إلا بقول نبيّ أو إمام معصوم ، بل ينبغي أن يقول : إنّ مُواد الله فيه بعض ما يحوز أن يكون مُواداً ، والله أعلم بما أراد ، ومتى كان اللفظ مشتركاً

<sup>(</sup>١) ينظر : اللغة ٢٢٨، ودراسات في فقه اللغة ٣٠٨، ودور الكلمة في اللغة ٤١، وفقه اللغة العربية ١٤٥-١٤٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> الإحكام في أصول الأحكام:الأمدي ٢٨/١ ، وينظر :الاشتراك والترادف في القرآن الكريم: محمد تقي الحكيم ٨٠(بحث).

<sup>(</sup>٢) ينظر الوجوه والنظائر في القرآن الكريم (الجبوري) ٧٠ ـ ٧١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> معترك الأقران في إعجاز القرآن السيوطي ٣٧/١. (<sup>٥)</sup> البرهان في علوم القرآن ١٠٢/١.

<sup>(</sup>٦) نظرة جديدة في دلالة الكلمة القرآنية عبد الصبور شاهين ٦٦ (بحث) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> ينظر: منهج الطوسي ٢٨٧ـ ٢٨٨،والبحث اللغوي والنحوي في تفسيرالتبيان ١٣٦-١٣٦.

بين شيئين وما زاد عنهما ، ودلّ الدليل على أنه لا يجوز أن يريد إلا وجها واحدا جاز أن يقال إنه المواد))(١)، وفي كلامه إشارة إلى أثر القرينة في تحديد المعنى المراد.

وقد ورد مصطلح (المشترك) في تفسيره في أكثر من موضع ، وتعلدت صور تعامله مع هذه الظاهرة ، ولتوضيح ذلك نتابع وقفاته الدلالية فيما هو آت ، وذلك :

١. يقف الطوسي عند اللفظ المشترك ويذكر معانيه المتعلّدة متوخيا أللّقة في ذكر تلك المعاني ،حريصاً على الاستشهاد بما يمكن من الشواهد القرآنية وكالم العرب وشعرهم القديم. ومن أمثلة ذلك وقوفه عند لفظ (المولى) في قوله تعالى : ﴿ وَإِكُلُّ جَعَلْنَا مَولِي مِمَّا قُرَكَ الْولِلمَانِ مَا لَأَقْرَبُونَ ﴾ [النساء: ٣٣] إذ فسّوه وذكر أنه على وجوه: (( فالَمْولى المُعدّق ، والَمْولى المُعدّ ق ، والمَوْلِي المُعْدِبة ، والمَ ولي ابن العّم ، والمَوْلِي الطيف ، والمَوْلِي الوَلِّي ، والمَوْلِي الأولي بالشيء والأحق ، فالمعدق مولي النعمة بالعتق ، والمعدّ ق لأَّنه مولى النعمة ، والمولى الوَرثة ، لأُنهم أولى بالميراث ، والمولى الطيف النه يلى المحاف أمره بعقد اليمين ، والمولى ابن العّم لأَنه يلي النصوة ، وفي التنزيل : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ اللَّهِ مَولَى الَّذِينَ اَمَنُواْ وَأَنَ الْكَفِرِينَ لا مَولَى لَهُمْ (٢) أي: لا ناصر له هم ، وهو ناصر المؤمنين ، والنُّولي السيِّد ، النَّنه أُولي بَعن يبوده ، قال الأخطل<sup>(٣)</sup>:

وأَحْوى قُرْشِ أَنْ تُهابَ وتُحُدا))(1) فأصْبَحَتَ مولاها من النّاس كُلُّهم

وبعد ذكر كلُّ الوجوه التي يحملها لفظ (المولي) عاد ليذكر الوجه الذي يفرضه السياق وهو أن الموالى هم المُصْبة ، ورجّح قول السدّي (٥) (٣٧١هـ) بأنهم الوَرثة ، وقدر الكلام: ولكلّ جعلنا وَرثة مّما ترك الوالدان والأقربون $^{(7)}$ . وقال بهذا التأويل الطبري $^{(4)}$ ، والطبرسي $^{(h)}$  وابن الجوزي $^{(1)}$ ( $^{(1)}$ 0 هـ) ، والقرطبي (٢) ، وهو يبدو أقرب المعاني وأكثرها انسجاماً مع النص .

٢٨٧ ـ ٢٨٨، والبحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان ١٣٦-١٣٦. لتبيان ١٣٥ـ١٣٦.

<sup>171 - 170</sup> 

<sup>(</sup>٢) التبيان : ٦/١ .

<sup>(</sup>٣) محمد: ١١.

أن يهاب ويحمدا .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲/۱ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: ديوان الأخطل ٩٥ ، وروايته: أن يُهابَ ويُحمدا .

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> التبيان ۱۸٦/۳ ـ ۱۸۷ ـ

<sup>(°)</sup> و هو اسماعيل بن عبد الرحمن بن أبي كريمة الهاشمي أحد التابعين روى عن ابن عباس و آخرين. ينظر: طبقات

ونجده في موضع آخر يفسر لفظ (المولى) بالناصر (٣) ، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تُولُواْ فَاعلَمُواْ أَنَ اللهَ مَولَكُمْ نِعمرَ الْمَولَى وَنِعمَ النَّصِيرُ ﴾ [الأنفال: ٤٠] وهو ما قال به أيضاً  $^{(1)}$  الطبري وأبو جعفر النحاس  $^{(0)}$  (ت  $^{(1)}$  (ت  $^{(1)}$  (ت  $^{(1)}$  وأبو جعفر النحاس  $^{(0)}$  (المجاوزي  $^{(1)}$ فقد جمعت الآية بين الناصر والنصير للمبالغة في ضرة الله للمؤمنين.

وذكر ابن قتيبة لهذا اللفظ خمس دلالات واحتج لها بشواهد من القرآن والحديث (٩) ، على حين ذكر له أبو بكربن الأنباري (ت٣٢٨هـ) عشر دلالات (١٠٠) .

وكان الطوسي في عرضه لهذه الوجوه أو المعاني حريصاً على الربط بين دلالتها وبين دلالة الأصل اللغوي لها ، فمن ذلك قوله: (( أصل الموالي من ولي الشيء يليه ولاية ،وهو: الاتصال للشيء بالشيء من غير فاصل))(١١) ، ولهذا فهو يسعى لتفسير كل وجه من الوجوه بما يقارب هذه الدلالة الأصلية لتكون جميعها متصلة بعضها ببعض ، وذلك حين قال : (( السُّولي من فوق لأنَّه يلى أمر العبد بسدِّ الخلِّة ، وما به إليه الحاجة ، ومنه النُّولي من أسفل النُّنه يلى أمر المالك بالطاعة ، والمُولى ابن العّم لأنه يلى أمره بالنصرة))(١٢) ، والمولى من فوق هو السيّد ومن أسفل هو الُعبد .

ولم يقتصر منهج الطوسي على الألفاظ المشتركة فحسب ، بل هو منهج عام ات بعه في شرحه لجميع القاظ سواء أكان منها مترادفاً أم مشتركاً أم متبايناً ، إذ هو يسعى دوماً لتوثيق القرابة اللغوية بين جذور الألفاظ . ويمكن أننستشف من منهجه هذا أنه لم يكن يفرق بين الاشتراك الحقيقي والاشتراك المجازي ، فهي جميعاً لديه تدخل في باب الاشتراك ، وهو ما قال به

المفسرين للداودي ١ / ١٠٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۳ / ۱۸٦ <sub>.</sub>

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> جامع البيان : ٥٠/٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) مجمع البيان : ٤١/٢ .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  زاد المسير في علم التفسير :ابن الجوزي  $^{(1)}$  .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ١٦٦/ ـ ١٦٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٥/١٢١ ـ ١٢٢ .

<sup>(</sup>١) جامع البيان: ٢٥٠/٩

<sup>(°)</sup> معانى القرآن الكريم ٣/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٦) الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٧٤٢/٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> مجمع البيان ۲/۲ ٥٤ (<sup>۸)</sup> زاد آلمسير: ۳٥٨/٣.

<sup>(</sup>٩) تأويل مشكل القرآن: ٤٥٥ ـ ٤٥٦ ، وينظر فقه اللغة العربية ١٤٣ .

<sup>(</sup>۱۰) الزاهر ۲۲۱/۱ ،وينظر فقه اللغة العربية ۱٤۳ . (۱۱) و(۱۲) التبيان : ۳/ ۱۸۲.

أغلب علماء العربية خلافاً لابن درستويه وطائفة من المحدثين الذي أخرجوا المجاز من معاني الألفاظ المشتركة .

ووقف الطوسي عند أللظ مشتركة أخرى متّبعاً هذا الأسلوب في التحليل من أمثال: الحدّ (۱) ، والسَلام (۲) ، والظُلم (٤) ، واللَغين (٥) ، فحينما وقف عند قوله تعالى: ﴿فَانْفَجَنَتُ مَثْنُ الْثَنَا عَشُنُ الْثَنَا عَشُنَ اللهِ وَدَ ١٠٠] قال ((والعين من الأسماء المشتركة ، العين في الماء مشبه بالعين من الحيوان ، يخرُج الماء منها كخروج الدمع من عين الحيوان)) (١) . وقد سبقه إلى القول باشتراك هذا اللفظ المبرّد (١) وابن فارس (٨) والثعالبي (٩) ، وأورده بعده الطبرسي (١٠) ، والقرطبي (١) بالدلالة نفسها .

وقد يذكر المعاني المشتركة للفظ من دون أن يربط دلالته بأصله اللغوي ، بل يكتفي بذكر تلك المعاني مع ترجيح الوجه المحتمل فيها ، ومن ذلك تفسيره لفظ (الجواري) في قوله تعالى : ﴿ الجَواري الْكُنْسِ ﴾ [التكوير: ١٦] قال: ((معناه النجوم التي تجري في مسيرها ثم تغيب في مغاربها على ما دبر تعالى فيها ، ففي طلوعها ، ثم جريها في مسيرها ، ثم غيبة ها في مواقعها من الآية العظيمة والدلالة الباهرة المؤتية إلى معرفته تعالى ما لا يخفى على متأملٍ معرفته وعظيم شأنه . فالجارية : النجوم السيارة ، والجارية السفن في البحار ، والجارية المرأة الشابة))(١٠) وقد قال بهذا التأويل ابن عباس نقلاً عن الإمام على (عليه السلام)(١٠) ، وهو ما اتفق عليه المفسّرون اللغويون عامة(١٠) .

٢. يذكر الطوسي أحياناً المعاني المشتركة للفظ المشترك من غير ترجيح أحدها على الآخر ، إذ
 يجيزها جميعاً إذا كان لها ما يسندها في اللغة ويوثّقها من القرآن، فمن ذلك تفسيره لفظ (العرم)

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۳٦/۲

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> و <sup>(۳)</sup> التبيان ۲/۱۲۵ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۰۰/۳ .

<sup>(°)</sup> و (۱) التبيان ۲۹٦/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>V)</sup> مااتفق لفظه واختلف معناه T .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> الصاحبي ۱۱۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> فقه اللغة وسر العربية ٥٦٢.

<sup>(</sup>١٠) مجمع البيان .

<sup>(</sup>١١) الجامع الأحكام القرآن ٢٠/١ .

<sup>(</sup>۱۲) التبيان ۱۰/۵/۱۰ .

<sup>(</sup>١٣) التبيان في أقسام القرآن ابن قيم الجوزية ٧٢/١

<sup>(</sup>۱٤) تفسير مجاهد ٧٣٤/٢ ، وجامع البيان ٧٤/٣٠ ، ومجمع البيان ٥/٥٤ ، وتفسير القرآن العظيم لابن كثير ٤٤٥/٥ ، ولسان العرب (جرى) ١١/١٤، وإرشاد العقل السليم ١١٨/٩.

في قوله تعالى : ﴿ فَأَعْرَضُواْ فَأَرَسُلُنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرِمِ ﴾ [سبأ : ١٦] ، إذ بين أن : (الَعرِم :ما عكثير أرسله الله في السد فنشق ه وهدمه ، قال الراجز :

# أَقْبَلَ سَيلٌ جاء منْ أمر الله يَجُرُد مُود الجَنَّة المُطَّة (١)

وقيل: إنَّ الَعِم الْسَنَاة التي تحبِس الماء ، واحدها عَرِمة ، وهو مأخوذ من عَرَامة الماء ، وهو ذهابه كلّ مذهب ... وقيل: العرِم السِكْر ، وقيل: العرر الشديد ، وقيل: هو اسم وادٍ ، وقيل هو الجُرد الذي نَقَ بَ السكْر ...)(٢).

و (العَرَم) في أصل اللغة: هو الشِّدة والحِدّة (٢) ، وواضح أنّ المعاني التي ذكرها الطوسي جميعها تتصف بهاتين الصفتين ، إذ ترتبط بالمعنى الأصلي للفظ. وقد أنكر ابن فارس تسمية الجُرذ بالعَبِم وعده ((مما لا معنى له ولا ي عرَّج على مثله))(١) ، ولكن يبدو أنّ تسمية الجُرد بهذا الاسم جاءت على سبيل وصفه بالشّدة والشّراسة ، ولا سيّها أنّ (العرِم) اختص بالجُرد الذكر ، يؤيد ذلك ما روي عن ابن عباس في تفسيره بأنّ (العرم): الشديد (٥) .

وعد للسَّيل ،والإضافة السَّيل إليها ، بقوله ((... فكأنه صفة للسَّيل ،والإضافة إلى الصفة مبالغة ، وهي كثيرة في كلام العرب))(١) .

٣. ومهما كان المعنى واضحاً ، فإن الشيخ لا يُهمِل ذكر المعاني الأخرى ، بل نجده يستقصيها ويستشهد لها ، ومن ذلك أيضاً وقوفه عند قوله تعالى : ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَ لا أَعْلَمُ وَالْمعنى : ((وتعلّم نَفْسِكَ إِنْكَ أَنْتَ عَلَمُ الْغَيُوبِ ﴾ [المائدة : ١٦] فقد فسّو لفظ ( النّفس) بالنّب، والمعنى : ((وتعلّم غيبي ولا أعلم غيبك؛ لأن ما في نفس عيسى وما في قلبه ،هو ما يغيبه عن الخَلْق وإنّما يعلمه الله ويقوِّي هذا التأويل قوله: ﴿ إِنْكَ أَنْتَ عَلامُ الغَيُوبِ ﴾ (٧) ؛ لأنه ... إنما يعلم ما في نفس عيسى لأنه علاّم الغيوب ، وعيسى ليس كذلك ، فلذلك لم يعلم ما يختصّ الله بعلمه)) (٨) . وقال بهذا التأويل ابن الأنباري (١٥) (٣١٨هـ) وابن كثير (١٠) (ت٤٧٧هـ) والقرطبي (١١) .

<sup>(</sup>١) البيت في لسان العرب: (عرم) ٥٠٤/١١

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (عرم): ٢٩٢/٤ ، وأساس البلاغة (عرم): ٤١٧ .

<sup>(</sup>٤) مقاييس اللغة ٢٩٣/٤.

<sup>(°)</sup> تفسیر مجاهد ۷۳٤/۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> جواهر الحسان ٢٤٤/٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> المائدة : ۱۰۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> التبيان ۲۷/۶ ـ ۲۸ ـ (۵)

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> الزاهر ۱۲۰/۱ ـ

<sup>(</sup>۱۰) تفسير القرآن العظيم لابن كثير ١٢١/٢

<sup>(</sup>١١) الجامع الأحكام القرآن ٣٧٦/٦.

ولم تذكر بعض المعجمات (٤) هذه المعاني غير أنّ ابن منظور ذكر عدداً منها (٥) ، وقال بها أيضاً من المفسرين الزّجاج (٦) والراغب الأصفهاني (٧) .

ع. يراعي صاحب التبيان في تحديده دلالة الألفاظ المشتركة القرائن النحوية المحيطة بذلك اللفظ، ويستعين بها في اختيار المعنى الصحيح، فمن ذلك تفسيره لفظ (ربّ) تبعاً للقرينة النحوية حين وقف عند قوله تعالى: ﴿ الْحَمٰلُ لَلّه مَبْ الْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ١] مبتدئاً تحليله بالشرح اللغوي، إذ قال: (( وأما الربُّ ، فله معانٍ في اللّغة ، فُيسمى السيّد المطاع ربّاً . قال لبيد بن ربيعة : فأهم في يوماً ربّ عثدة وابنه وربّ معد بين خبث وَعْرَع (^)

يعني سيِّد كِندة ، ومنه قوله تعالى : ﴿ أَمَّا أَحَلَكُمَا فَيَسْقِي رَبِّهُ خَمْرًا مَن آلِيوسف : ٤١]، يعني سيِّده ... والمالك للشيء سُيمي ربَّه ... )) (٩) .

ثم يقيد دلالته في السياق بما يضاف إليه فيقال : ربّ الدار وربّ الضيعة أي: مالك الدار ومالك الضيعة ، على حين خصّ دلالته على الخالق عزّ وجلّ بطريقين :

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۲۸ ـ ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: باب الطب والمرض والرقى ١٧١٨/٤ ، وسنن الترمذي: باب ماجاء في التعويذ للمريض ٣٠٣/٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۴)</sup> التبيان ٦٤/٨ .

<sup>... .</sup> (٤) ينظر (نفس) : مقاييس اللغة ٥/٠٠٠ ، وأساس البلاغة ٦٤٧ .

<sup>(</sup>٥) لسانُ العرب(نفس) ٢٣٤/٦ .

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه: ٢٢٢/٢ ـ ٢٢٣ .

 $<sup>(^{(\</sup>vee)})$  معجم مفر دات ألفاظ القر آن  $^{(\vee)}$  معجم

ديوان لبيد بن ربيعة : ٥٥ وروايته الو أهلكت  $^{(\wedge)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> التبيان ۲۱/۱ ـ ۳۲ .

أولها : حين يكون مطلقاً ، قال : ((ولا يطلق هذا الاسم إلا على الله))(١) أي حين يكون غير مضاف فتقول : ربّ .

الآخر:حين يكون صفة،قال: ((ولا يصحّ الصفة به على الإطلاق إلا لله تعالى))(١)،وقال بهذا الرأي أيضاً الراغب الأصفهاني(٣)واحتج لذلك بقوله تعالى: ﴿ بَلْكُمُّ طَيْبَتُ فَرَبُ عَفُورً ﴾ [سبأ: ١٥]

وقد أشار طائفة من القدماء إلى تخصيص دلالة هذا اللفظ ، وقد نبه ابن قتيبة على أنه إذا ورد معرفاً بأل فالمقصود به الباري سبحانه وتعالى ولا غير  $(^1)$  ، أما إذا أضيف تحد معناه بحسب ما يضاف إليه . وهو رأي ابن خالويه  $(^0)$  ، والطبرسي  $(^1)$  .

وعد أبو هلال العسكري الوصف بـ (ربّ) أكثر دلالة على التفخيم والتعظيم من الوصف بـ (مالك) ؛ لأنّ الأول فيه دلالة على تحقيق القُدرة على ت دبير ما مَلا كَ ، فيتضمّن معنى الملك والتدبير ، فلا يكون الربّ إلا مطاعاً ، ومنه قوله تعالى : ﴿ الْتَحَلَّمُ الْحَبِامَ هُمُ وَمَهُ بَهُمُ اللّهُ وَالتدبير ، فلا يكون الربّ إلا مطاعاً ، ومنه قوله تعالى : ﴿ النّحَلَى الْحَبِامَ هُمُ وَمَهُ بَهُمُ اللّهُ وَالتدبير ، فلا يكون الربّ إلا مطاعاً ، ومنه قوله تعالى : ﴿ اللّهُ الْحَبِامَ هُمُ وَمَهُ اللّهُ على تصريف ما مَلك ليس غير (٧).

## (٢) التضاد :

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱ / ۳۱ ـ ۳۲ ـ

<sup>(</sup>۲) التبيان ٤٩٣/٥ .

<sup>(</sup>٢) معجم مفردات ألفاظ القرآن: ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير غريب القرآن . ٩ ، وينظر المباحث اللغوية والنحوية والصرفية عند ابن قتيبة ١٢٧ .

<sup>(°)</sup> إعراب ثلاثين سورة من القرآن: ٢٠ ، وينظر فقه اللغة العربية ١٤٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مجمع البيان ۲۱/۱ .

<sup>(</sup>٧) الفروق في اللغة : ١٨٠ ـ ١٨١ .

وهو أحد خصائص اللغة العربية الدالّة على مرونتها وقدرتها على استيعاب المعاني والتتقل بين الأساليب والتتوع في الاستعمال بما يمّزها عن سائر اللغات الحية (١).

أولد بالتضاد احتمال اللفظ الواحد معنيين متضانين مثل دلالة (الجال) على العظيم والحقير ، فلا تدخل في ضمن هذا المصطلح الألفاظ المتعندة التي تحمل معان متضانة مثل الليل والأبيض والأسود ، بل تدخل في موضوع التقابل الدلالي .

وقد تتاول القدماء ظاهرة التضاد في العربية باهتمام بالغ ، وأول من أشار إليها قطرب في مقدمة كتابه عن الأضداد ، إذ عد الأضداد نوعاً من المشترك الذي جعله القسم الثالث من أقسام الكلام متابعاً تقسيمات شيخه سيبويه (۲) ، وعرفه بأن ((يتفق اللفظ ويختلف المعنى ، فيكون اللفظ الواحد على معنيين فصاعداً .. ومن هذا اللفظ الواحد الذي يجيء على معنيين فصاعداً ما يكون متضاداً في الشيء وضده) (۳) .

ويت فق القدماء على جعل الأضداد نوعاً من المشترك (أ) ؛ لأن كلتا الظاهرتين اشتركتا في اتحاد اللفظ (الدال) وتعد المعنى (المدلول) ، ويفرق بينهما أن معاني المشترك مختلفة، ومعاني التضاد متتاقضة ، والاختلاف أعم من التتاقض ؛ لذا فإن الاشتراك أعم من التضاد . وقد أوجز أبو الطيب اللغوي (ت ٣٥١هـ) هذا الفرق في مقدمة كتابه فقال : (( والأضداد جمع ضد ، وضد كلّ شيء ما نافاه ،نحو: البياض والسواد ،والسخاء والبخل ،والشجاعة والجبن ، وليس كلّ ما خالف الشيء ضداً له ، ألا ترى أن القوة والجهل مختلفان وليسا ضدين ، وإنها ضد القوة الضعف ، وضد العلم الجهل ، ف الاختلاف أعم من التضاد إذ كان كلّ متضادين مختلفين ، وليس كلّ مختلفين ضدين ضدين ، وأيه في ذلك أبو على الفارسي (١) .

وقد اختلفوا في وقوع هذه الظاهرة كما اختلفوا في الترادف والاشتراك ، وأكثرهم يقولون بوقوعها ، وألفوا فيها كثيراً من الكتب (١) ، لكن طائفة أخرى منهم ، أنكرت وقوع التضاد في العربية ، ومنهم ابن درستويه الذي ألف كتاباً في إبطال الأضداد ، ذكره السيوطي (١) ، وأشار إليه ابن درستويه نفسه في مُقدمة كتابه (تصحيح الفصيح)(١) ، كما أنكرها أيضاً أبو الحسن الآمدي

<sup>(</sup>۱) در اسات في فقه اللغة ٣٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكتاب ١ / ٢٤.

<sup>(</sup>۳) أضداد قطرب ۲٤٤.

<sup>(\*)</sup> ينظر: تأويل مشكل القرآن ٤٠، والأضداد في كلام العرب: أبو الطيب اللغوي ١/ ١، والمخصص ١٣ / ٢٥٩، والمستصفى من علم الأصول ١/ ٣٦، ٣٦٠، ٣٦١، والمزهر ١/ ٣٨٧.

<sup>(°)</sup> الأضداد في كلّام العرب ١ / ١ . (٦) المسائل المشكلة المعروفة بالبغداديات أبو على الفارسي٥٣٥ ـ ٥٣٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> منها أضداد قطرب والأصمعي وأبي حاتم السجستاني وابن السكيت وابن الأنباري وأبي الطيب اللغوي .

<sup>(</sup>١) المزهر ١/ ٣٩٦ . (١) تصحيح الفصيح ١/ ٣٥٩ ، وينظر : مقدمة محققه١/ ٢٢ ، وفقه اللغة العربية ١٥٢ .

(ت ٦٣١ه) ، وألنّ كتاباً سمّاه (الحروف من الأصول في الأضداد) ، وحبّة هؤلاء أنّ في دلالة الله فظ الواحد على معنيين متضادين بعداً عن الإبانة والإفهام ، ولكنهم على الرغم من ذلك أقروا بوجود النادر منه لعلل معينة .

ومّعن أنكر هذه الظاهرة أيضاً الشعوبيون وأعداء الإسلام ، فهم يعترفون بوجود التضاد في العربية ، لكّنهم اتخذوه نريعة يزئرون به العرب ويت هموهم بنقص الحِكمة وضَعف البلاغة بدعوى أنّ الأضداد لا توصل إلى المعنى المواد من الت خاطب.

ولقد انبرى لكلّ المنكرين بمختلف صورِهم وحُججِهم من يرد عليهم ويُببت عكس نعواهم ، فقد رد ابن الأنباري(ت٣٢٨ه) على أولئك المغرضين الذين ويدون الطعن، ساعياً لإثبات حكمة العرب في استعمالهم الأضداد ، شارحاً الألفاظ ومعلّلاً ضيّيتها تعليلاً دقيقاً ، قال في مقيّمة كتابه : (( إن كلام العرب يُصحّح بعضه بعضاً ، ويرتبط أوله بآخره ، ولا يعرف معنى الخطاب منه إلا باستيفائه ،واستكمال جميع حروفه فجاز وقوع اللفظة على المعنيين المتضادين ؛ لأنها يتقدمها ويأتي بعدها ما يدلّ على خصوصية أحد المعنيين دون الآخر ولا يراد بها في حال المتكلم إلا معنى واحداً ))(۱).

ونراه يشير في كلامه إلى أثر السياق في تحديد المعنى المراد من اللفظ المتضاد، الذي يصدف بطبيعة الحال على اللفظ المشترك، إذ يتفاعل اللفظ مع الألفاظ المحيطة به ليعكس المعنى المناسب له من دون لربس أو إبهام. وهو ما أشار إليه قبله ابن قتيبة في بعض كتبه (٢)، وقال به المحدثون أيضا ، الذين جعلوا للقرينة أثراً بالغا في توجيه معنى اللفظ المتضاد، ولاسيّها في الألفاظ التي يكون المعني العام فيها منطويا على جزء من الدلالة على المعنيين المتضابين، فإذا خفيت هذه القرينة خرج الكلام مستبعاً إلى ضد أو نقيض المراد (٤). ولذا اتخذوا السياق أو القرينة السياقية وسيلة للكشف عن معانى المشترك والمتضاد.

وَّمن رَّد الإنكار أيضا أبو على الفارسي الذي بنى ربَّه على أساسين:

أحدهما: السماع فرأى أنّ المنكرين إذا احتجوا بالسماع فحجّتهم مردودة ؛ لأنّ أهل اللغة ألّفوا كتباً في الأضداد السموعة عن العرب. وهي كثيرة لا يمكن إنكارها.

والآخر: القياس، فإذا احتج المنكرون بأن استعمال اللفظ الواحد في المعنى وضده يوقع في اللّبس وإضاعة المعنى ، فإن حُجّهم مردودة أيضاً بجواز وقوع اللفظ المشترك لمعنيين مختلفين ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الأضداد: ابن الأنباري ۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المعاني الكبير في أبيات المعاني: ابن قتيبة ٣ / ١١٧٧ ، وينظر: المباحث اللغوية والنحوية والصرفية عند ابن قتيبة ١٣٤

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> البلاغة وقضايا المشترك اللفظي: عبد الواحد حسن الشيخ ١٦٣ .

فقد عنّوا التضاد ضَرباً من الاشتراك ، قال أبو علي : (( ثبت جواز اللفظة الواحدة للشيء وخلافه ، و [ذا ً](١) جاز وقوعها للشيء وضده ، إذ الضدّ ضَرب من الخِلاف وإن لم يكن كلّ خلاف ضدّاً ))(١) .

ورد على المنكرين ابن فارس أيضاً وعد تسمية المتضابين باسم واحد سنة من سنن العرب في الأسماء ، فقال في الإنكار : ((وهذا ليس بشيء وذلك أنّ الذين رووا أنّ العرب تسمّي المتضابين باسم واحد))(٢)، وان السيف مهندا والفرس طرفا هم الذين رووا أنّ العرب تسمّي المتضابين باسم واحد))(٢)، وان المتأمل لكلامه يجده لا يُقر بوجود الأضداد في اللغة فحسب ، بل يُقر بوجود الترادف أيضا ، فقد عدّ الظاهرتين أمرا واقعا في اللغة لا يمكن إنكاره ، فقرن وجود الأولى بوجود الثانية ، وهذا يعزّز الرأي الذي ذهب إليه البحث في ظاهرة الترادف الذي يدعو إلى رفض القول بإنكار ابن فارس للترادف ، وضرورة القول بأنّ الخلاف لم يكن في وقوع الظاهرة وعدمه وإنما في المفاهيم والتسميات .

أما المؤيدون لوقوع ظاهرة التضاد في اللغة فقد اختلفوا أيضاً بين موسّع ومضيّق (٤). فالطائفة الأولى تبالغ فت دخل في الأضداد ما كان من اختلاف اللهجات (٥) وما كان مت د الصيغة مختلف المعنى مثل: (المرتد) لاسم الفاعل واسم المفعول معا (١). أما طائفة المضيّقين فقد أخرجوا كلّ ذلك واشترطوا في الألفاظ المتضاّدة أن تكون في لهجة واحدة (٧)، وعلى صيغة واحدة منفصلة (٨).

أم المحدثون فأغلبهم متّ فقون على أنّ التضاد نوع من الاشتراك (٩). وتفرد د. محمد حسين آل ياسين بإنكار ذلك بحبّ أنّ علاقة التضاد تختلف عن علاقة الاشتراك ، فضلاً عن أنّ أسباب نشأة الأضداد تختلف عما هي عليه في المشترك ولا تتفق إلا في مسائل قليلة (١٠).

ويضي المحدثون من علاقة التضاد بين الألفاظ ليخرجوا بذلك كثيراً من الأضداد التي أحصاها القدماء ، وحملوها على أنها من باب المجاز أو الاشتراك أو التغير الدلالي (١). وبالغ

<sup>(</sup>۱) الصواب: إذن.

<sup>(</sup>۲) البغداديات ٥٣٥ ـ ٥٣٦ .

<sup>(</sup>۱) الصاحبي ۱۱۷ ، وينظر : المزهر ۱/۳۸۷ .

<sup>(3)</sup> ينظر: علم الدلالة (مختار) ١٩٦ ـ ١٩٨.

<sup>(°)</sup> الأضداد في كلام العرب (السدفة) ٣٤٦/١ (<sup>(\*)</sup> أضداد ابن الأنباري ٤٠٩ ، ٤١٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> جمهرة اللغة ١ / ٢٩٢ ، ٢٩٢ .

<sup>(^)</sup> الأضداد في كلام العرب ١ / ٢١ ، ٢ / ٦٩١ / ٦٩٢ .

<sup>(</sup>٩) ينظر: فقه اللغة (وافي) ١٩٣، وكلام العرب ١١٢، والنطور اللغوي التاريخي: ابر اهيم السامرائي ٩٨، وفقه اللغة العربية ١٤١، والوجوه والنظائر في القرآن الكريم(الجبوري) ٧١.

<sup>(</sup>١٠) الأضداد في اللغة ١٠١ ـ ١٠٣ ، ٢٣٥ . أ

<sup>(</sup>١) في اللهجات العربية ٢٠٤٤، ٢٠٧، وفصول في فقه العربية ٢٩٦ـ ٢٩٩، والمباحث اللغوية في العراق ٣٩ ـ ٤٠

بعضهم في ذلك فاقترح ضرورة الاقتصار على أحد المعنيين وترك الآخر ، وإذا لم يتحقق ذلك فيجب طرح تلك الألفاظ من المعجم العربي<sup>(٢)</sup> وهو أمرغير مقبول؛ لأنه يمحو إرثا لغويا أصيلاً. لكن أغلب الدمحدثين يقرون بأن هذه الظاهرة لم تقتصر على اللغة العربية فحسب ، وإنما هي ظاهرة عامة في اللغات الجزرية<sup>(٣)</sup> ، تمنح اللغة اتساعاً في التصرف في الكلام ، وإغناء لمعاني الألفاظ .

وقد أثار وجود الألفاظ المتضادة في القرآن الكريم الخلاف نفسه ، غير أنّ أغلب علماء العربية يقرون وجودها ، كما أقروا بوجود ألفاظ الاشتراك اللفظي ، وهذا لا يخلّ بلغة دستور المسلمين ولا ينقص من مكانته الجليلة ، ولاسيّها أنه نزل بلغة العرب وما امتازت به من خصائص متفردة ، الأمر الذي يعكس قدرة العربي الفائقة ويرهِن على ذكائه الوق اد في استعمال لغته المطواعة لكلّ الظروف والأحوال .

## رأي الطوسي:

وفقه اللغة العربية ١٥٣ ـ ١٥٥ ، ١٦٠ ـ ١٦١، والبلاغة وقضايا المشترك اللفظي ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) النحو المعقول: محمد كامل حسين ٥٤ (بحث).

<sup>(</sup>٢) التضاد في ضوء اللغات السامية: ربحي كمال ٢٩، ودراسات في فقه اللغة ٣١٠ ـ ٣١٣، وفقه اللغة العربية

أقر الطوسي بوجود هذه الظاهرة في القرآن الكريم ولغة العرب ، فلم يغفل الإشارة إليها في تفسيره وهو يحدد دلالات الألفاظ القرآنية (١) .

وقد أدرك صاحب التبيان الفرق بين التضاد والاختلاف ، فأشار إلى ذلك وهو يفسّر قوله تعالى: ﴿ مَا جَعَلَ اللّهُ لِيجُلُ مِن قَلَيْنِ فِي جَوفِي ... ﴾ [الأحزاب: ٤] ، فقال (( لا يجوز أن يوجد في جزأين من القلب معنيان ضنّان ، لاستحالة اجتماع [معنيهما](٢) في الحيّ الواحد ، ويجوز أن يوجد معنيان مختلفان أو مثلان في جزأين من القلب ويوجبان الصفتين للحي الواحد))(٢) .

وظاهر هذا النص يوحي بإنكار الطوسي لاجتماع معنيين متضادين في لفظة واحدة ، ولكن التأمل فيه يثبت لنا عكس ذلك ، فهو لا يتحدث هنا عن اجتماع المعاني في الألفاظ ، وإنما يتحدث عن اجتماعها في النفس الإنسانية ، إذ أنكر اجتماع معان متضادة في قلب واحد وفي آن واحد كالحبّ والعطف . وقد استشهد البحث بقوله لبيان إدراكه الفرق بين الضدّ والخلاف ، فالمعنيان المتضادان لا يجتمعان في آن واحد ،وينطبق هذا على الألفاظ ، فلا يجوز أن يدلّ لفظ(الجون)، على السواد والبياض في آن واحد . وبهذا يمكن القول أن اللفظ المشترك قد يحتمل أكثر من معنى أو وجه في النص الواحد ، عل حين لا يحتمل اللفظ المتضاد إلا معنى واحداً في النصّ الواحد ، وقد لمسنا ذلك في الوجوه والنظائر في القرآن الكريم التي احتملت الاشتراك والاختلاف ولم تحتمل التضاد .

وسيعرض البحث الألفاظ المتضادة التي وقف عندها الطوسي وأبدى رأيه فيها ، وهي :

1. الظنّ : فسر الطوسي هذا اللفظ حين وقف عند قوله تعالى: ﴿ اللّهٰ يَنْ يَظُنُونَ أَنّهُ مِ مُلَقُولً مَلَقُولً مَا الله عَنْ وصفه الله وذكر الاشتباه الذي وقع في معناه قائلاً : ((إن قيل عَنْ عَنْ وصفه بالخشوع [ والطاعة]() ، ومنحهم بذلك أنهم يظفون بأنهم ملاقو ربهم ، وذلك مناف لصفة المدح ؟ قلنا : الظنّ المذكور في الآية المراد به العلم واليقين ، قال دُريد بن الصمة :

# فقلتُ لهم ظُنُوا بألفي منججِ سُراتُهم في الفارسيّ المسَوَّد (١١)) (٢)

<sup>(1)</sup> ينظر: منهج الطوسي ٢٨٨ ، والبحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان ١٣٩ ـ ١٤٣ .

<sup>(</sup> $^{(7)}$  وردت في النص معناهما ، والصواب ما أثبتناه .  $^{(7)}$  التبيان  $^{(7)}$   $^{(7)}$ 

<sup>(</sup>٤) وردت في النص: بالطاعة ، والصواب ما أثبتناه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: ديوانه

واحتج لرأيه بما نقله عن طائفة من المفسرين القدماء من أن ((أصل الظن ما يجول في النفس من الخاطر الذي يغلب على القلب ، كأنه حديث النفس بالشيء))(٢) ، ولذا فقد تأولوا جميع ما في القرآن من معنى العلم على هذا ،وجعلوا يظفن بمعنى: يوقون ، ومدّل له بقوله تعالى: ﴿ إَنّي ظُنَنتُ أَنّي مُلَق حسابيم ﴿ وَمَلْه ﴿ وَطَنُواْ أَن لا مَلْجَاً مِن الله لِا إِلَيه ﴾ (٥) ، وقوله ﴿ وَمَلْهُ وَمَلَهُ ﴿ وَمَلْهُ وَمَلَهُ ﴿ وَمَلْهُ ﴿ وَمَلْهُ وَمَلَهُ وَمَلَهُ الله مِن الله بَعنى العلم واليقين . ويعد أن أثبت دلالة هذا اللفظ على العلم واليقين ، عاد ليثبت دلالته على الشك فقال : وقوله ﴿ وَإِن الظّن بمعنى الظن بمعنى الشك كقوله: ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَ يَظْنُونَ ﴾ (١) . وقوله ﴿ وَإِن الظّن بمعنى الشك كقوله: ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَ يَظْنُونَ ﴾ (١) . وقوله ﴿ وَإِن الظّن بمعنى الشك كقوله: ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَ يَظْنُونَ ﴾ (١) . وقوله ﴿ وَإِن الطّن الله هو الذي يحدّد معناها .

وقد قال بهذا الرأي أغلب علماء اللغة والتفسير والقدماء (۱۱) . غير أن د. إبراهيم السامرائي نفى القول بضيية هذا اللفظ ، واحتج لذلك في أنّ الضيية غير ثابتة في معنى الفعل بل اقتضاها سياق الآيات ،ثم أنّ استقراء معاني الفعل (ظنّ) يدليّنا على معانٍ أخرى غير متضادة (۱۱) أي أنه من المشترك ، وأيده في هذا الرأي د. محمد حسين آل ياسين الذي أكّد أن هذه الضدية مستقاة من افتراض عقيدي وليست من الفعل نفسه (۱۲) .

ولكن لا يمكن إنكار ضدية هذا اللفظ لسببين (١٣):

أحدهما: أنّ الأصل اللغوي له هو الشكّ ، ولكنه ورد في آيات (البقرة: ٤٦ ، والحاقة: ٢٠ والتوبة: ١٠٩ ) المذكورة آنفاً بغير هذا المعنى ، إذ لا يتلاءم وسياقها العام وإنما فرض السياق دلالة اللفظ على العِلْم واليقين .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> و <sup>(۳)</sup> التيبان ۲۰۱\_۲۰۰

<sup>(</sup>٤) الحاقة: ٢٠

<sup>(</sup>٥) التوبة: ١١٨

<sup>(</sup>٦) الكهف: ٥٣

<sup>(</sup>۲۶ الجاثية ۲۶

<sup>(^)</sup> النجم: ۲۸

<sup>(</sup>۹) التبيان ۱/۵/۱ ـ ۲۰٦

<sup>(</sup>۱۰) ينظر الأضداد : للأصمعي : ٣٤ ، والأضداد لابن السكيت ١٨٨ ، والأضداد للسجستاني ٧٦ ـ ٧٧ ، وما اتفق لفظه واختلف معناه من القرآن المجيد ٩٩ ـ و جامع البيان <math> 1771 ، وأضداد ابن الأنباري 11 ـ 11 ، ومقاييس اللغة 7517 ، ومجمع البيان 10.01 ، 70/0 .

<sup>(</sup>١١) التطور اللغوي التاريخي: ٩٣ .

<sup>(</sup>١٢) الأضداد في اللغة . ٥٣٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> ينظر : البحّث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان : ١٤٠ ـ ١٤١ .

والآخر: إنّ الشواهد العربية جَمَعت بين المعنيين، فمن الأشعار التي ورد فيها اللفظ بمعنى البقي ن قول عُمير بن طارق:

# بأَنْ تَ غَتْرُوا قُومِي وأَقْعَد فيكُم وأجعلَ منّي الظنَّ غَيباً مُرجَّما (١)

ومنه أيضاً بيت دريد بن الصمة الذي استشهد به الطوسي .ومن شواهد دلالة اللفظ على الشكّ قول أوس بن حجر:

# الألمعي الذي يَظِنُّ بكَ الظنَّ كأنْ قد رأَى وقد سَمعا (٢)

٢ . أبسل : فسر هذا اللفظ الوارد في قوله تعالى ﴿ أُولُوكُ اللَّهِ الْبِيلَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُواْ ﴾ [الأنعام: ٧٠]، وذكر أنه ((يقال : هذا بسلْ أي حرام وهو بسل أي حلال ، وهذا من الأضداد))(٢). وهو ما أقرت به طائفة من كتب اللغة والتفسير (٤)، غير أن طائفة أخرى منها ذكرت دلالته على الممنوع والمحرّم فقط(٥)، وأرجع بعض المتأخرين دلالة هذا اللفظ إلى أصله اللغوي وهو: ضد م الشيء ؛ ولتضمّنه معنى الضمّ استُ عير الوجه ؛ ولتضمّنه معنى المُنع قيل للمحرم، والبل هو الممنوع بالقهر (١).

ويفسّو بعضهم دلالة اللفظ على الحلال اعتماداً على الأصل اللغوي له ، فيقول: (( والسل الحلال ؛ لأنه يضم ويجمع )) (^) ، ولكنَّ معنى الضمِّ والمنع الذي يدلّ عليه هذا اللفظ أكثر ملاءمة لدلالته على الحرام ، ولاسّها أن أغلب المصادر تشير إلى ذلك . وفسرت الآية بأنّ الذين أبسلوا: هم الذين حُرموا الثواب .

م . فُزَع : فسر هذا اللفظ حين وقف عند قوله تعالى: ﴿ حَنْمَ إِذَا فُرْعَ عَن قُلُوبِهِمْ ﴾ [ سبأ: ٢٣]، فقال (( وفرَّع له معنيان أحدهما بمعنى ذُعِر ، والثاني أزال الفَزَع ...))(١)، وورد بهذا المعنى في طائفة من كتب اللغة والتفسير (٢).

<sup>(</sup>١) البيت في نقائض جرير والفرزدق : ٧٨٥ ، وروايته :

<sup>(</sup>۲) ديوان أوس بن حجر : ۵۳ . (۳) . (۳)

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٤ / ١٦٨ .

<sup>(3)</sup> أضداد السجستاني ١٠٣، أضداد الصغاني ٢٢٤، وأضداد ابن الأنباري ٦٣، والزاهر ١/ ٤٥٢ ـ ٤٥٣، والأضداد في كلام العرب 77 ولسان العرب (بسل) ١١ / ٥٦ .

<sup>(°)</sup> جامع البيان ٧ / ٢٣٢ ، ومقاييس اللغة ١ / ٢٤٨ ، والجامع لأحكام القرآن ٧ / ١٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> التوقيف على مهمات التعاريف: محمد عبد الرؤوف المتّاوي ١ / ١٣٠.

<sup>(</sup> $^{(7)}$  الإنباء بما في كلمات القرآن من أضواء  $^{(8)}$  .

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ۲۸۰ . (۱) التي المصدر نفسه ۲۸۰ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۸ / ۳۹۲

<sup>(</sup>٢) أضداد السجستاني ١٤٥، وأضداد ابن الأنباري ٨٣ ٦ ـ ٢٨٤، ومقاييس اللغة ٤ / ٥٠١، ولسان العرب (فزع)

ومعنى كلامه: إنّ هذا قياس في اللغة ، أنه قياس في مقابل النص ، ويرى بأنّ لفظ الإخفاء هو المتضاد إذ يعني الإظهار والإسرار ،ولذا فقد قاسوا هذا التضاد على لفظ الإسرار ، ولكّنه قياس خاطئ . من وجهة نظره . لأنّ المنقول عن العرب في معناه عدم التضاد ، وقد أقام اعتراضه على ما أسماه أبو البركات الأنباري (ت٧٧٥هـ) :فساد الاعتبار ، في الفصل الذي عقده للاعتراض على الاستدلال بالقياس في مقابلة النص عند العرب في كتابه لمع الأدلّة (٥) .

وقد ورد هذا اللفظ لدى أبي عبيدة من الأضداد (٦) ، وتابعه فيه كثير مّن جاء بعده في غير أنّ عدداً من المفسرين الأوائل أنكروا ذلك ، وحَملوا الفعل على ظاهره وجعلوا دلالته على الإخفاء فحسب (٨) ، وقال غيرهم باحتمال إبدال الفعل (أسّر) من (أشّر) لذي معناه أظْه ر (٩) .

وأنكر أغلب المحدثين (۱) ضدّية هذا اللفظ ؛ لأن الفعل (أسر) في عموم القرآن يدلّ على الإخفاء فحسب ، من ذلك قوله تعالى ﴿ وَأُسَنُ وَأَ النَّجُوكِ ﴾ [الأنبياء: ٣] ، وقوله ﴿ وَيَعلَمُ مَا تُعلِيُونَ وَمَا تُعلِيُونَ ﴾ [التعابن: ٤] ، وقوله ﴿ فَأَسَنَ هَا يُوسُفُ فِي نفسِهِ وَلَم يُبِهُ هَا ﴾ تُسِنُ وَنَ وَمِله ﴿ فَأَسَنَ هَا يُوسُفُ فِي نفسِهِ وَلَم يُبِهُ مِنَا لَهُ وَوله ﴿ وَقُوله ﴿ فَأَسَنَ هَا يُوسُفُ فِي نفسِهِ وَلَم اللَّهُ وَقُوله ﴿ وَقُولُه اللَّهُ وَقُولُه ﴾ [يوسف: ٧٧] ، وقوله ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُهُ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وَقُولُه ﴾ [يوسف: ٧٧] ، وقوله ﴿ وَقُولُه ﴿ وَقُولُهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

١/٨ ٢٥١،، والتبيان في تفسير غريب القرآن ٣٤٤/١.

<sup>(</sup>٢) و (٤) التبيان ٨ / ٩٨ ق ، وينظر ٧ / ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٥) الإغراب في جدل الإعراب: أبو البركات الأنباري ٥٤ ، وينظر :منهج الطوسي ٢٨٨ .

<sup>(</sup>٦) مُجازُ القرآنَ ٢ / ٣٥.

<sup>.</sup> و المناب  $^{(\prime)}$  أضداد ابن السكيت ۱۷۷ ، وتفسير غريب القرآن ۳۵۷ ، وأضداد ابن الأنباري  $^{(\prime)}$  ، ومقاييس اللغة  $^{(\prime)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> معاني القرآن للفراء ١ / ٤٦٩ ، وأضداد السجستاني ١١٤ ـ ١١٥ ، وجامع البّيان ٢٢ / ٩٨ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٢٥/٣.

<sup>(</sup>٩) الأضداد في كلام العرب ٣٥٣ ـ ٣٥٤ ، والكشاف ٢ / ٢٤١ .

<sup>(</sup>١) ينظر: في اللهجات العربية ٢٠٥ ، والأصداد في اللغة ٥٢٦ ـ ٥٢٧ ، وفقه اللغة العربية ١٥٨ ، والبحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان ١٤١ .

حُمل الفعل في قوله تعالى (وأسروا الندامة) على ظاهره ومعناه الحقيقي ،وهوالإخفاء ، فلا دليل على ترك الظاهر هنا واللجوء إلى التأويل .

ولو رجعنا إلى المعجمات اللغوية القديمة لوجدناها تفسّر لفظ (أسر) بدلالته على الإخفاء والكتمان (٢)، وتفسّر لفظ (أشر) بدلالته على الإظهار (٣)، الأمر الذي يرجّح حدوث إبدال بين اللفظين استدعى دلالة الفعل (أسر) على الإخفاء والإظهار ومن هنا عُد من الأضداد.

• . عَسُعَس : ورد هذا اللفظ في قوله تعالى ﴿ وَالْيَل إِذَا عَسْعَس َ ﴾ [ التكوير: ١٧] ، وحين فسره الطوسي ذكر له معنيين متضاّبين ، ثمرجّح أحدهما قائلاً : (( ومعنى ( عَسَعِي) أدبر بظلامه في قول أمير المؤمنين عي (عليه السلام) وابن عباس ومجاهد وقتادة والضحاك وابن زيد ، وقال الحسن : ...أقبل بظلامه ، وتقول العرب : عَسَعِي الليل : إذا أدبر بظلامه .قال عَلاَ مَة بن قُرط :

## حتى إذا الصُ بُح لها تَنَفَّسا وانجابَ عَها ليلُها وعَمعا (١)

وقيل: عَمَع : دنا من أُوله وأظلَم ... وكان أصله امتلاء الشيء بما فيه ... ويمتلئ الليل بما فيه من الظلام ، وعَمَع : أدبر بامتلاء ظلامه) (٥) . فنجده يرجّح دلالة اللفظ على الإدبار مستعيناً بأصله اللغوي وبالشاهد الشعري الذي ساقه لذلك وبالمأثور من كلام العرب ، وهو يوافق بذلك ما ورد لدى الفراء (٦) وأبي عبيدة (٥) والطبري (٨) ، الذي ذكر رواية عن الإمام على (عليه السلام) في أنه خرج يوماً وقت الفجر ، فبدأ يقرأ : ﴿ وَالَّي لَ إِذَا عَسَعَسَ وَالصّبِحِ إِذَا لَمَ مَنْ مَنْ الله الله الله الله الله الله الله المناه وقته .

وعده الرازي من الأضداد<sup>(۱)</sup> ، على حين رجّح القرطبي دلالة اللفظ على الإدبار بعد أن ذكر دلالته على المعنيين المتضاّيين ،وحاول إرجاعهما إلى دلالة واحدة ، وهي ابتداء الظلام في أوله وإدباره في آخره<sup>(۱)</sup>. وهو رأي قريب من الصواب ؛ لأنّ عَمَع في اللغة تعني: تحرّك ، والحركة

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مقاييس اللغة(سرّ)٦٧/٣ .

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه (شرّ) ۱۸۰، ۱۸۰،

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> البيت في: مجاز القرآن ٢ / ٢٨٨ ، وجامع البيان ٣ / ٧٨ ، ومجمع البيان ٥ / ٤٤٥ .

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن للفراء ٣ / ٢٤٢.

<sup>(</sup>۲) مجاز القرآن ۲ / ۲۸۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^)</sup> جامع البيان ٣٠ / ٧٨ . (<sup>١)</sup> التفسير الكبير ٦٨/٣١/١١ .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن ٢٣٨/١٩.

تبدأ بإقبالٍ وتنتهي بإدبارٍ ، وكأن هذا اللفظ يجمع في دلالته بين حركتين ، وليس بين معنيين ، فهو وصف لحركة الليل بإقباله وإدباره .

#### المبحث الثالث

# التقابل الدلالي: (Antonymy)

وهو من الظواهر الدلالية المميزة في اللغات عامة واللغة العربية خاصّة ، تقوم على أساس التقابلوالمواجهة بين عناصر لغوية ،وتختلف هذه المواجهة تبعاً للمفاهيم التي تتسع لها. إذ تتضمّن دلالات متعدة تتضوي تحت الأصل اللغوي للفظة التقابل وهي: المطابقة ، والتضاد ، والتخالف (۱) .

<sup>(</sup>١) ينظر : التقابل والتماثل في القرآن الكريم : فايز القرعان ١٥ ، ١٦ ، ٧٨ ، وينظر : (قابل) الصحاح ١٧٩٧/،

وقد تعامل الناطق باللغة العربية مع هذه الظاهرة تعاملاً فنياً ممّنزاً ورائعاً بما يؤكّد وعيه التام لطبيعة هذه اللغة وتوظيفها على نحو يفجر كلّ طاقاتها الإبداعية (٢).

وعلى الرغم من قلة استعمال هذه الظاهرة في اللغة العربية ، لكنها أثبتت قدرة فائقة على تصوير المعنى وترتيب الكلام على ما ينبغي ((فإذا أتى المتكلّم بأشياء في صدر كلامه أتى بأضدادها في عجزه على الترتيب ،بحيث يقابل الأول بالأول والثاني بالثاني لا يحرم من ذلك شيئاً في الموافق والمخالف))(٦) . فيصير الكلام بيناً والدلالة مُوسَمة ، وإنها هو بذلك يحاكي الطبيعة ، حيث تتقابل ظواهرها تقابلاً تلقائياً كالبر والبحر ،والأرض والسماء، والليل والنهار ، والخير والشر ،والسواد والبياض ،والموت والحياة وغيرها كثير .

وقد تتبه اللغويون القدماء على هذه الظاهرة ، فتناولوها بالدرس والتحليل في القرآن الكريم وفي أشعار العرب من دون أن يشيروا إلى اسمها الحديث ، بل كانوا يسمّونها المقابلة تارة ، والطباق تارة ً أخرى .

وقد عرّفها أبو هلال العسكري بأنها: (( إيراد الكلام ثّم مُقابلته بمثله في المعنى على جهة المُوافقة أو المُخالفة))(٤) . وذكر الراغب الأصفهاني(ت٢٥٤هـ) لهذا التقابل أنواعاً ، إذ عرف الشيئين المتقابلين بأنهما ((الشيئان المختلفان للذات ، وكلّ واحد قُبالة الآخر ولا يجتمعان في شيء واحد في وقت واحد ، وذلك أربعة أشياء : الضدّان كالساض والسواد ، والمتناقضان كالضعف والد وصف ، والموجود والعدم كالبصر والعي ، والموجبة والسالبة في الأخبار نحو كلّ إنسان هاهنا ، وليس كلّ إنسان هاهنا ))(٥) وقد قرق الزركشي(١)بين المقابلة والطباق ، على أساس العموم والخصوص . فالمقابلة أو التقابل . بمفهومنا الحديث . أعم من الطباق ؛ لأنّ الطباق يقوم على التضاد والتناقض والتخالف .

وقد عني المحدثون أيضاً بهذه الظاهرة على نحو أكثر عُمقاً وشُمولاً وت نَوعاً ، فبحثوا ماوراء التقابل من دلالات تقود إلى تقابلات أخرى ، ووضعوا له درجات تبعاً لوضوحه ودقة دلالته (۱)، وعنوا التضاد أكثر أنواع التقابل دلالة على هذا الفن (۱)، وسمّاه الغربيون التخالف (۱). والحق أن هناك فرقاً ما بين التضاد والخلاف ، إذ بين الأول تناقض ، وبين الثاني تغاير من دون تناقض .

(٢) معجم المصطلحات البلاغية ٢ / ٢٥٤ .

ومقاييس اللغة٥/١٥\_٥٠ ، ولسان العرب ٥ / ٧١ ، ١١ / ٥٤٠ ، ١٣ / ٥٥٧ .

<sup>(</sup>٢) ظَاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية: عبد الكريم محمد حافظ ٥٠.

<sup>(</sup>٣) تحرير التحبير: ابن أبي الاصبع العدواني ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) الصناعتين أبو هلال العسكري ٣٤٦ (٥)

<sup>(°)</sup> معجم مفردات ألفاظ القرآن:(قبل) ۳۹۲. (۲) البرهان في علوم القرآن ۳ / ٤٥٨.

<sup>(</sup>١) ينظر: ظاهرة التقابل في علم الدلالة: أحمد نصيف الجنابي (بحث) ، والتقابل والتماثل في القرآن الكريم ، والتقابل في القرآن الكريم: منال صلاح الدين ، وظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية.

ويأتي أسلوب التقابل على نوعين:

1 . لفظي : تتقابل فيه ألفاظ مع ألفاظ أخرى على سبيل التضاد أوالتناقض أوالتخالف ، نحو : مقابلة الحق للباطل ، والعزّ للذلّ ، والموت للحياة (٤)، وهو التقابل الأصلي والمتبادر إلى الذهن عند سماع أيّ من الطرفين المتقابلين ، ولذا سمّاه بعض الباحثين التقابل الظاهر (٥) .

٢ . معنوي : ويكون في هذا النوع مقابلة معنى بآخر ؛ إذ يحمل لفظ على معنى لفظ آخر لما بينهما من المقاربة والمواشجة (٦) .

وقد أشار إلى هذا النوع الزمخشري حين فسر قوله تعالى ﴿ قُلُ إِن ضَلَلْتُ فَا إِنْمَا أَضِلُ عَلَى فَوله فَسِي وَإِن اهْنَكَيْتُ فَبِمَا يُوحِي إِلَي مَنِي ﴾ [سبأ: ٥٠] ، إذ تتبه على وقوع تقابل بين قوله (فإنما أضل على نفسي) وقوله (فبما يوحي إلي ربي)، ولكنه تقابل في المعنى وليس في اللفظ، فلو كان النص في غير القرآن لقيل: فإنما أضل على نفسي وان اهتديت فإنما أهتدي لها ثم على قائلاً: ((هما متقابلان من جهة المعنى ؛ لأن النفس كلّ ما عليها فهو بها ، أعني كل ما هو وبالٌ عليها وضارٌ لها فهو بها وبسببها ؛ لأنها الأمارة بالسوء ، وما لها مما ينفعها فبهداية ربها وتوفيقه ...))().

ويرى ضياء الدين بن الأثير (ت٦٣٧هـ) أن التقابل هنا في زمن الجملتين ، إذ الأولى ماضية والثانية مستقبلة ؛ لأنّ الثانية تشير إلى هداية الله لخلقه والمؤمّل حصولها مستقبلاً ، لذا وردت بصيغة المضارع(١).

وواضح من هذه الآية أنّ التقابل المعنوي بحاجة إلى إعمال الفكر وإمعان النظر لمعرفته وكشف أبعاده ؛ لأنّه ليس قريباً أو واضح الدلالة . ولذا فإنّ من المحدثين من يرى فيه غزارة في الدلالة على المعنى أكثر مما هي في التقابل اللفظي ؛ لأنه يؤدي وظيفة فنية وجوهرية وهي تعميق المعنى داخل العمل الأدبي (٢) ، وسمّاه بعض منهم الخفى (٣) .

ومن أمثلة هذا النوع أيضاً قوله تعالى ﴿ وَلاَ تَهِنُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ وَأَنْنُمُ الْأَعْلُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، إذ قابه ل المَوْفِي بِاللهُ و ، وهما ليسا متضاّتين ولا متناقضين ، وإنما عبر عن

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> علم الدلالة (بالمر) ۱۰۹.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التقابل والتماثل في القرآن الكريم ٧٤ ، والتقابل الدلالي في القرآن الكريم ٤ .

 <sup>(°)</sup> ظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية ٩٩.
 (٦) التقابل الدلالي في القرآن الكريم٣ـ٥.

<sup>(</sup>۲) الکشاف ۳ /۲۹٦ .

<sup>(</sup>١) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر : ٢ / ١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) دراسة في المعاني والبديع : شفيع السيد ٩٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> ظاهرة التّقابل الدّلالي في اللغة العربية ١٠٥.

الانكسار النفسي بالَوْهِن ؛ لأنه يؤتي إلى ضعف العزيمة والهمة ، ولذا قابله بالُعلُو الذي كنى به عن النصر المعنوي الذي يعيشه المسلمون بتمسكهم بدينهم ؛ لأنّ ما أصابهم من خسارة في معركة أحد قد أصداب عدّوهم قبلهم في معركة بدر الكبرى ، وعلى الرغم من ذلك ، فهم لم يتراجعوا عن الحرب ، فمن باب أولى ألا تتراجعوا أنتم المسلمون ؛ لأنكم على حق ، ونهايتكم حسن العاقبة والفوز بالجنة ، ومقامكم العلو والرفعة إن شاء الله(1).

ويسمّي القدماء هذا التقابل طباقاً معنوياً  $(\circ)$  ، أو طباقاً غير محض $(\circ)$  أو مقابلة بالخلافين $(\circ)$ . وقد حفل القرآن الكريم بجملة من التقابلات اللفظية والمعنوية ، التي غدت مثار اهتمام علماء العربية من قدماء ومحدثين ، وقد وردت فيه على ثلاثة أساليب $(\wedge)$ :

(۱) تقابل بين الألفاظ المفردة: وهو كثير ، ولاسيّها بين المتضاّدة منها ، وهو عموماً بين الفاظ متجانسة ، فالاسم مع الاسم ، والفعل مع الفعل ، مثل : الليل والنهار ، والظلمة والنور وأمات وأحيا ، وأضحك وأبكى ، ، وقد يكون الفعل مع الاسم كالمضارع (يسكنوا) مقابلاً الفعل أمرض أنا جَعَلْنا اليّل لِيسُكنُواْ فِيمِ مَالنّهَا مَ مُنْصِراً ... الله والنمل : ٨٦](١) .

(۲) تقابل بين التراكيب: ويكثر هذا في الجمل الشرطية، وهو أسلوب فني يعطي دلالات أوضح ويكون ذا أثرِ بالغ في إيصال المعنى وتقرير الحقائق، كقوله تعالى: ﴿ ومن يشكل فإغا يشكل لنفسه ومن كفل فإن الله عني حيل ﴾ [لقمان: ١٦] (٢)، وقد يأتي في الجمل الاسمية أيضاً ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَصْحَبُ الْمَيْمَنَةُ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَةُ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَةُ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَةُ مَا أَصْحَبُ الْمَيْمَةُ مَا الاسمي الاضافي الْمَشْعُمَةً مَا الاسمي الاضافي الْمَشْعُمَةً مَا الاسمي الاضافي

<sup>(</sup>٤) التفسير الكبير ٣٧١/٩/٣.

<sup>(°)</sup> العمدة: ابن رشيق القيرواني ٢ / ١٤.

 <sup>(</sup>٦) البرهان في علوم القرآن ٣ / ٤٥٩ .
 (٣) الطراز المتضمّن الأسرار البلاغة ٢ / ٣٨٣ .

<sup>(^)</sup> ينظر: التقابل الدلالي في القرآن الكريم ٤، وظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية ٨١ ـ ٨٦.

<sup>(</sup>۱) ينظر : اللقابل الدلاني في القرآن الحريم ، ، وطاهره اللقابل الدلاني في اللغة العربية ١١٣ . والأنبياء: ١١٠ ، والروم: ١٨ ، والحديد ٢٦ ، والصافات : ١١٣ ، وتفصيل ذلك في :التقابل الدلالي في القرآن الكريم ٨٤ - ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الحَج:١٨ ، والنَّمل:٤٠ ، وسبأ:٥٠ ، والروم: ٣٣ ،والمطففين١-٣ ، وتفصيل ذلك في: التقابل الدلالي في القرآن الكريم ١٣٧-١٣٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر :البقرة: ٢٥٧ ، والإنفطار: ١٣ ـ ١٤ ، والليل : ٢-١ ، والشمس: ٢-٤ ، وتفصيل ذلك في: التقابل الدلالي في القرآن الكريم ١٣٩-١٤١ .

. وقد يكون هذا التقابل أيضاً وصفياً ومنه قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا النَّاسُ أَنْنُمُ الفَّسَ اَ اللَّهِ مَاللَهُ مَا اللَّهِ مَا لَلُهُ مَا النَّاسُ النَّهُ وَالفَعْنَ الْحَمِيلُ ﴾ [فاطر: ١٥] ، فالتقابل هنا بين التركيبين وليس بين الألفاظ المفردة .

(٣) تقابل بين الصور: ويقع بين صورتين متضاّنتين ترسمان صورة معينة أو تشكّلان موقفاً خاصاً ، ولهذا الأسلوب أثر بالغ في شعور المتلقي وفائدته تصوير الحقائق وبيان مظاهر الحياة في صور تقوم على الموازنة ،وهو من أساليب التعبير القرآني ومثاله قوله تعالى: ﴿ يُكُونِ مُ النّهَامِ عَلَى النّهامِ عَلْمَ اللّهامِ عَلَى النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلَى النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ عَلْمَ النّهامِ عَلْمَ عَلَى النّهامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلَى النّهامِ عَلْمَ عَلَى النّهامِ عَلَى النّهامِ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمَ عَلْمُ عَلَى النّهامِ عَلْمَ عَلْمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلْمُ عَلَمُ عَا

والتقابل اللفظى ثلاثة أنماط رئيسة (٥).

أحدها: التقابل بالضد .

وثانيها: التقابل بالنقيض.

وثالثها: التقابل بالخلاف.

وسنقف على هذه الأنماط في مستواها التحليلي التفسيري لدى الطوسي لفهم أبعادها وحدودها وأمثلتها .

## رأي الطوسي:

أدرك الطوسي هذه الظاهرة وعني بالتنبيه عليها في مواضعها من التعبير القرآني ، وغالباً ما يشفع ذلك بالتعليل ، وله في ذلك ملاحظ ذات قيمة دلالية ، فقد التفت إلى التقابل اللفظي والمعنوي والإفرادي والتركيبي والصوري<sup>(۱)</sup>. وما يهمنا هو التقابل اللفظي الإفرادي لأتنا بصدد البحث في العلاقات الدلالية بين الألفاظ المفردة ، وإن كان ذلك لا يمنع من الوقوف على طائفة من تحليلاته الدلالية في مجال الجُمل والصور .

وقد جاءت ظاهرة التقابل في تفسير التبيان على الأقسام اللفظية الآتية:

(١) التقابل بالضد: وهو تقابل لفظين متضانين أحدهما عكس الآخر في المعنى ، مثل: الحب والبغض والإيمان والكفر والليل والنهار. وكان مصطلح الضدّ متداولاً بين اللغويين الأوائل ؛ إذ

<sup>(۱)</sup> ينظر : منهج الطوسي ٣٦١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>ث)</sup> ينظر الأنبياء:١٨ ، والإسراء:٢٩ ، والحج :٥ ، ويونس:٢٤ ،وتفصيل ذلك في: التقابل الدلالي في القرآن الكربمه١٤/١٥٧ .

<sup>(°)</sup> اعتمد البحث في مصطلحات هذه الأنماط ما جاء لدى القدماء \_ والطوسي \_ منهم ؟ لأنّ ما جاء لدى المحدثين هو : التقابل بالتضاد والتقابل بالتناقض والتقابل بالتخالف .

يطلق على كلّ لفظين لا يمكن الجمع بينهما ، قال الخليل : (( المحاسن من الأعمال ضدّ المساوئ)) (() ، وقال أيضا (( الشهيق ضد الزفير )) (() .

وقد فرق أبو الطيب اللغوي بين الضدّ والخلاف كما ذكرنا سالفا أنا، وكذلك الطوسي (٥)، وقد فرق الراغب الأصفهاني بين التقابل والتضاد تفرقة العام عن الخاص، فالتقابل أعموأشمل من التضاد (٦).

وقد اعتمد طائفة من اللغوبين والمفسرين على مصطلح الضد في تحديد دلالات الألفاظ القرآنية المتقابلة ،وبيان الفروق الدلالية بين المترادفات والمتقاربات والمتناظرات والمتماثلات، ومنهم ابن السرّاج(٢) والرّماني(١)، وتابعهم في ذلك الطوسي الذي عدّ التضاد نوعاً من المقابلة، فحين فسرقوله تعالى: ﴿فَأَزَلُهُمَا الشّيُطُنُ عَنها فَأَخْرَجَهُما مَمَا كَانَا فِيم وَقُلْنَا الهُبِطُوا فحين فسرقوله تعالى: ﴿فَأَزَلُهُما الشّيُطُنُ عَنها فَأَخْرَجَهُما مَمَا كَانًا فِيم وَقُلْنَا الهُبِطُوا بَعضُكُم لِبعض عَكُونُ فَكَكُم فِي الأَمْن مُسنَّق فَم مَعْ إلى حين اللهقوة : ٣٦] وجّه قراءة من قرأ أزلّهما)(١) فقال : ((أراد المقابلة بين قوله :أزلاً هما ، وبين قوله : أسكن ؛ لأن معناه: اسكن واثبتْ أنت وزوجُك ، وتقديره :اثبتنا ، فأرد أن يقابل ذلك فقال :فأزلاً هما فقابل الزوال بالثبات المقابلة(١) . وكان في موضع آخر قد عدّ الزوال والثبات متضادين(٣) ، وقد أقرّ الطبرسي بهذه المقابلة(١) ، غير أن أكثر المفسرين يُتكرون قراءة أزلاً هما) ؛ لأنها تكرار لمعنى (أخرجهما) ، من غير أن يشيروا إلى أي تقابل ، ولذا فهم يرجّحون قراءتها بالتشديد(٥).

والتقابلات بالضد لدى الطوسي كثيرة في تفسيره ، وهي تقترن بوقوفه عند الألفاظ المتناظرة والمتقاربة والمترادفة ، فقد عدها أساساً من أسس التفريق الدلالي لديه ، ومن أمثلة ذلك قوله : (الله رق بين السُ رُعة والعَجلة ، أنّ السُرْعة هي التقدّم فيما يجوز أن يتقدّم فيه ، وهي محمودة

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> العين (حسن) ٣ / ١٤٢.

<sup>(</sup>۳) المصدر نفسه (شهق) ۳ / ۳۲۰.

<sup>(</sup>٤) الأضداد في كلام العرب ١/١ ، وينظر: ص ١٣٣ من الرسالة .

<sup>(°)</sup> التبيان ٨/٤ ٣٦ ، وينظر ص ١٣٧من الرسالة .

<sup>(</sup>۲) معجم مفردات ألفاظ القرآن: (قابل) ۳۹۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الاشتقاق ۲۰ .

<sup>(^)</sup> الجامع لأحكام القرآن ٢٥/١٢ نقلاً عن منهج الطوسي ٢٨٨.

<sup>(</sup>١) قرأها حمزة بالألف فأز الهما، والباقون فأزلتهما: السبعة في القراءات: ابن مجاهد: ١٥٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۱٦۱/۱ . <sup>(۳)</sup> التبيان ۳۳/۲ .

 $<sup>^{(2)}</sup>$ مجمع البيان  $^{(2)}$ 

<sup>(°)</sup> ينظر جامع البيان ٢٣٤/١ ـ ٢٣٥ .

، وضيّها الإبطاء وهو مذمو م، والعَجلة هي التقيّم فيما لا ينبغي أن يتقيّم فيه وهي مَذمومة ، وضيّها الأناة وهي محمودة))(٦) .

وفي هذه التفرقة الدقيقة نجده يقابل بين السرعة والعجلة ، وبين السرعة والإبطاء ، وبين العجلة والأناة ، وبين الأناة والإبطاء ، ، وبين الحمد والذم أيضاً ، وهو يتابع في ذلك تفرقة أبي هلال العسكري بين اللفظين (٧) .

ومنه أيضاً قوله: (( وضد الَعدّو الَولّي))<sup>(^)</sup>، وقوله: (( والقُرْب واللُّهُ والُمجاَورة مُقارِبة المعنى وضدها البعد))<sup>(٩)</sup>. وقوله: (( والَمتاع والتَمتّ ع والتلنّذ والمُتعة مُتقاربة المعاني وضدها التألّم))<sup>(٠٠)</sup>. وهناك أمثلة أخرى كثيرة (١١).

(۲) التقابل بالنقيض: يختلف النتاقض عن النضاد في طبيعته وتركيبه ، ولكّنه يلتقي معه من حيث الخلاف ، فأصل النتاقض جَعلُ الشيء على خِلاف ما كان عليه (١٢) غير أنّ أغلب القدماء (١٣) جعلَ النقيض بمنزلة الضدّ ، ومنهم الطوسي .

سمّاه البلاغيون، طباق سلب، وسمّاه المناطقة تناقضاً (۱) وهولديهم أكمل أنواع التقابلات. استعمله الرمّاني في تفرقته الدلالية الدقيقة بين الألفاظ المتقاربة والمتقابلة أوالمتناقضة، فقد عدّ المتقابلة متناقضة، فذكر في وقوفه عند قوله تعالى: ﴿فَانَعْمَنُا مِنْهُمُ وَإِنْهُمَا لَبِإِمَامِ المُتقابلة مُتناقضة، فذكر في وقوفه عند قوله تعالى: ﴿فَانَعْمَنُا مِنْهُمُ وَإِنْهُمَا لَبِإِمَامِ المُتقابلة مُتناقضة، فذكر في وقوفه عند قوله تعالى: ﴿فَانَعْمَنُ البِيْمُ وَالْفَاظِ الْمَتَافِلَة مِنْ اللَّهُ والمترادفة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲/۲۵۰ .

<sup>(</sup>۲) الفروق في اللفة : ۱۹۸ .

<sup>(^)</sup> التبيان : ١٦٣/١ .

<sup>(</sup>۱۵۷/۱ التبيان : ۱۵۷/۱ .

<sup>(</sup>۱۰) التبيان : ۱۹۰۱ . (۱۱) ينظر التبيان : ۲۸۰/۵ ، ۲۷۳/۳ ، ۲۸۰/٤ .

<sup>(</sup>۱۲) ينظر : (نقض) في مقابيس اللغة : ٥٠/٠٥ ـ ٤٧١ ، ولسان العرب : ٢٤٢/٧ .

<sup>(</sup>۱۳) ينظر لسان العرب (كفر) ١٤٤٥ .

<sup>(</sup>۱) ينظر: ظاهرة التقابل في علم الدلالة: ١٥، وظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية: ٦٤. (٢٠) الجامع لعلم القرآن (مخطوط) ٢٢٣/١٢، نقلاً عن منهج الطوسي ٢٨٨،وينظر الصحاح ٣٦/١، ٣٦/١، والفروق في اللغة ١٤٩.

ومن ذلك قوله الته والته رجيح والتوزييد نظائر ، والتوفصيل نقيضه التوسوية)) (على وقوله أيضاً الورول واله بوط والوقوع نظائر ، ونقيض اله بوط والنزول الصعود)) (على وقوله : ((الصرة والندامة نظائر وهي تقيض الغبطة)) (٥)، وهناك أمثلة أخرى كثيرة (٢) .

وُيلِحظ أنّ الطوسي يورِد النقيض لبعض الألفاظ المتناظرة ، لكي يحلّد دلالتها بدقة . كما هو ظاهر فيما تقدم .

(۲) التقابل بالخلاف: للخلاف مفهوم عام يراد به المخالفة والمغايرة (۲). وقد فرق أبو الطيب اللغوي والطوسي بين الخلاف والتضاد ، وورد مفهوم الخلاف لدى الراغب الأصفهاني بمعنى المغايرة إذ قال ((الجنّ خلاف الإنس)) (۸) ، والجنّ يقابل الإنس ، وهذا يعني أنّ الخلاف ضرب من التقابل ، وورد لدى بعض المتأخرين بمعنى الضدّ ، قال الفّيومي (ت ۷۷۰هـ) ((خُبث ... خلاف طابَ)) (۹) فالطّيب ضدّ الخبيث .

ذلك أنّ الخِلاف أو المخالفة لا يستوجب التضاد أو التناقض ، فليس كلّ متقابلين متضاّبين أو متناقضين ، فقد يكونان مختلفين فقط .

وقد وقف الطوسي عند هذا النوع من التقابل ، حين قابل بين السماء والأرض في قوله تعالى ﴿ الّٰذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا

أحدهما: ماحكاه أبو زيد: أنّ بنيان البيت سماؤه وهوأعلاه ؛ وكذلك بناؤه وأنشد: بنى السّماء فسّواها ببنيتها ولا عَدِ (١)

يريد •ببنيتها): علُوها.

والثاني: أن سماء البيت لم كان قد يكون بناء وغير بناء: إذا كان من شَو أو وَو أو غيره، قيل : جعلها بناء ليدل على العِرة برفعها ، وكانت المقابلة في الأرض والسماء بإحكام هذه بالفرش ، وتلك بالبناء))(٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲۰۸/۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> و<sup>(٥)</sup> التبيان ٦٩/٢

<sup>(</sup>٦) ينظر النبيان ٧٧/١ ، ١٧٥ ، ١٨٠ ، ١٩٤ ، ٢٧/٢ ، ٩٢ ، ١١٨ ، ١٩٦/٥ .

<sup>(</sup>۲) لسان العرب: (خلف) ۹ / ۸۷ ـ ۹۰ .

<sup>(^)</sup> معجّم مفرّدات الفاظ القرآن ٢٨ .

<sup>(</sup>٩) المصباح المنير ١٦٢١.

<sup>(</sup>۱) لم أقف على نسبته .

<sup>(</sup>۲) النبيان ۱ / ۱۰۰ ـ ۱۰۱ .

ونجد في هذه الآية وحدتين تقابليتين أساسيتين هما الأرض والسماء ، وهناك وحدتان تقابليتان ثانويتان هما : الفِواش والبِناء ، وجميعها تتصل بالبعد المكاني الذي يعو عنه بألفاظ الاتجاهات أعلى وأسفل ، وبناء على هذا فإن العلاقة بين ألفاظ الآية علاقة تخالُف وتنافُر ،قادت بدلالتها التقابلية إلى علاقة تضاد اتجاهي . يمكن توضيح ذلك بالمخطط الآتي (٣) :



ويت خذ القرآن الكريم من هذه التقابلات وسائل لدعوة الكفار إلى الإيمان ، ومؤشّرات في وضع الفورق بين الله عزّ وجلّ وبين ما يعبد من دونه ، وهذا نابع من أنّ معاني الخلق والموت ولحياة والليل والنهار ، كلّها دلائل قاطعة أمام الكفّ ار لإثبات وجود الله ووحدانيته وأحقيته بالعباد من دون مخلوقاته (٤) .

ومن أمثلته أيضاً وقوفه عند قوله تعالى ﴿ قَالُواْ أَجِئْتَا بِالْحَقِّ أَمْ أَنْتَ مِنَ اللَّعِبِينَ ﴾ [ الأنبياء:٥٥]، إذ يقول (( فقوبِل اللعب بالحق ، فدلّ على أنه خلافه ؛ لأن اللعب مما لا ينبغي أن يُسَبَ إلى أهل النَّسك والصَلاح ))(١).

ويراد باللعب هنا اللهو والمزاح<sup>(٢)</sup>، وهو ليس ضدّاً ولا نقيضاً للحق ، بل هو مخالف له ، وإنها ضدّ الحق الباطل .

وقد خاطب هؤلاء القوم إبراهيم (عليه السلام)بصيغة الاستتكار والاستهجان وات هموه باللهو وعدم الج د في كلامه عن آلهتهم ، لاستبعادهم أن يكون ما هم عليه ضلال ، فتراهم متعجبين منكرين (٦)، ولد ذلك فهم في ت يههم يتخطون وهذا دين الذين لا ومنون بالتوحيد ، فلا إيمان ولا

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> ينظر : التقابل والتماثل في القرآن الكريم ٢٩٧ ، ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٤) لهذه الآية دلالات كثيرة فصَّلها الرازي في التفسير الكبير ١ / ٣٤٤-٣٤٥.

<sup>(</sup>۱) التبيان ٦ / ١٠٥

<sup>(</sup>٢) ينظر : جامع البيان ١٧ / ٣٦ ـ ٣٧ ، ومجمع البيان ٤ / ٥٢ ، والجامع لأحكام القرآن ١ / ٢٩٦ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشَّاف ٢ / ٥٧٥.

نور يملأ قلبهم وضمائرهم ، ولا شفاعة ت ريهم الحقّ حقاً والباطلَ باطلاً ، إذ عمِلَ التقليد عملَ ه في ذلك فحال بينهم وبين التوحيد .

وقد يقع التقابل بين الألفاظ المفردة لغير تضاد أو تتاقض أو خلاف ، فمن ذلك قوله تعالى وقد يقع التقابل بين الألفاظ المفردة لغير تضاد أو تتاقض أو خلاف ، فمن ذلك قوله تعالى مَا تَبِعُواْ قَبْلَنْكُ مَمَا أَنْتَ بِنَا مِع قِبْلَنْهُ وَ البقرة : ١٤٥] ، فقد روى الطوسي قولاً في تفسير هذه الآية على (( أنها على وجه المقابلة كما تقول : ما هم بتاركي إنكار الحق وما أنت تارك الاعتراف به ، فيكون الذي جرَّ الكلام التقابل للكلام الأول ، وذلك حُسن كلام البلغاء))(٤) .

فقابل بين اتباع الكافرين لقبلة محمد (صلّى الله عليه وآله وسلّم) وبين اتباعه لقبلتهم. وهم اليهود والنصارى. ومما لاشكّ فيه أنّ اتباعه لقبلتهم أمر مستحيل الوقوع لا حاضراً ولا مستقبلاً، ولذلك عبر عنه بالجملة الاسمية، على حين عبر عن اتباع الكفار بالجملة الفعلية لأنه أمر قابل للتغيير، فقد يؤمنون وينقلبون عن قبلتهم إلى قبلة الإسلام مستقبلاً. وقد قال بهذا التأويل الطبرسي (٥) والرازي (٢) والألوسي (٧).

وقد يكون التقابل بين فعلين لا من حيث المعنى ولكن من حيث الزمن ، فمن ذلك قوله تعالى ﴿ فَإِن كُنْ بُوكِ فَقُل مَ مُن ذُكُ مَحْمَةٍ مَسِعَةٍ ... ﴾ [ الأنعام: ١٤٧]، إذ يقول

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٢ /١٩ .

<sup>(°)</sup> مجمع البيان ١ / ٢٢٨ .

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير ۱۰۸/٤/۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> روح المعاني ۲ / ۱۱ .

<sup>(</sup>۱) التبيآن ٦ / ١٥١ . (۲)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر : الكشاف ٢ / ٤٣٩ ، والميزان ١٣ / ٤٠ ـ ٤١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> مجمع البيان ٥ / ٤٤٠ .

الطوسي فيها (( وإنها قابل بين لفظ الماضي في قوله (كنّبوك) بالمستقبل في قوله (فقل)؛ لتأكيد وقوع القعل ؛ وقوع القول بعد التكذيب ، وكونه جواباً يدلّ على ذلك ))(٤) ، وإنها يشير إلى تأكيد وقوع الفعل ؛ لأنّ في هذه الآية أمراً إلهياً بإنذار الكفار من بني اسرائيل . إن كنّبوا . بالبأس الإلهي الذي لا مرد له الأن الخالق عزّ وجلّ ، يههل هؤلاء ويعث إليهم بالرسل والدلائل والتنبيهات والبراهين ، فاإذا ما أصروا وكنّبوا فإنه يبتليهم ببلاء عظيم ، فمهما اتسعت رحمته لا يرد عقابه للقوم المجرمين وقال بهذه المقابلة الطبرسي أيضاً (٦) .

وقابل بين صورة وصورة في أكثر من سورة (١) ، كما في قوله تعالى ﴿ وَجُولاً يُومَعُلُ مَسُفِلاً ﴿ وَمَعُلُ عَلَيْكَا عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً وَنَهُ وَمَعُلْ مَسُفِلاً ﴿ وَمَعُلْ عَلَيْكَا عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً وَالله وجوه مَسْفِيلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً عَبَلاً وَمَعُلَ الله ومنين ووجوه عبس: ٣٨ . ٤١] ، إذ بين (( أنه تعالى ذكر قسمين من الوجوه متقابلين ، وجوه المؤمنين ووجوه الكفار)) (^) و أنّ المؤمنين وجوههم مضيئة يملؤها الفرح والسرور إما لقيت من ثواب وجزاء ، في حين أنّ الكافرين وجوههم مغبرة تغشاها ظُلمة كظُلمة الدخان . وهذه وسيلة من وسائل التعبير القرآنى في الموازنة التفضيلية بين صور النعيم والعذاب الأخروي للتأثير في المتلقي . وقال بهذه

وقابل بين تركيب وتركيب كالذي في قوله تعالى: ﴿ وَصَنَبَ اللّهُ مَثَلًا مَجَلَيْنِ أَحَلَهُ مَا أَبُكُمُ لَا يَعْمَلُ وَعَلَى مَوْلُكُ أَيْنَمَا يُوجِهِمْ لَاَيَاتُ بِخَيْنِ هَلَ يَسْنُوي هُو كُلُّ عَلَى مَولَى أَيْنَمَا يُوجِهِمْ لَاَيَاتُ بِخَيْنِ هَلَ يَسْنُوي هُو عَلَى صَطِ مُسْفَيِمٍ ﴿ [ النحل: ٢٦] ، إذ لحظ الطوسي التقابل في والمؤلفة وفي العبارة وفي الصورة ، فذكر في تفسير الآية والمَثَ لل الوارد فيها (( أنه مَثَ للكافر والمؤمن ، ودرجة التقابل في ضرب المثل بهذين الرجلين أنه على تقدير : ومن هو بخلاف صفته ، (يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم ) في تدبير الأمور بالحق ... أنّ الرجلين إذا كان أحدهما أبكم ... وهو مع ذلك (كلّ على مولاه ) ، أي ولّيه أينما يوجّهه لايأت بخير ، هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل مع كونه (على صراط مستقيم) والمراد أنهما لايستويان قط ...))(١) .

المقابلة بعده الطبرسي (٩).

<sup>(</sup>٤) التبيان ٤ / ٣٠٧ .

<sup>(°)</sup> ينظر: الميزان ٨/ ٣٦٦، ومجمع البيان ٢/ ٣٧٩.

<sup>(</sup>٦) مجمع البيان ٥ / ٤٤٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> ينظر : ۱۰ / ۱۹۷ ، ۲۳٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> اَلتبیان ۱۰ / ۲۷۸

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> مجمع البيان ٥ / ٤٤٠ <sub>.</sub> (۱) التبيان ٦ / ٤٠٩ ـ ٤١٠ .

فنجده خلق مقابلة معنوية مستنبطة من الآية بين الكافر والمؤمن ، وبين تركيب الجملتين الواصفتين للرجلين ، وبين صورة الأبكم وصورة الذي يأمربالعدل ، فالآية مَثَلُ ضربه الله لنفسه ول ما يفيض على عباده ويشملهم من آثار رحمته وألطافه ونعمه الدينية والدنيوية وللأصنام التي هي أموات لاتضر ولا تنفع ، وهو في مجال التذكير بنعمه وإقامة الموازنة لإثبات استحقاقه العبادة والتوحيد (٢) . وقد قال بهذه المقابلة أيضا الطبرسي (٣) والرازي (٤) .

وبنى الطوسي هذه المقابلة على الأصل اللغوي للفظين ، فالأُول يدلَّ على التصفية والتنقية والتنقية والتخليص من كلّ عيب<sup>(۱)</sup>، والثاني يدلّ على فناء الشيء حالاً بعد حال<sup>(۱)</sup>. إذ وجد في كليهما دلالة على النقصان ، ولذا عدّه المعنى المشترك بينهما الذي أدى إلى تقابلهما ، وساعد على ذلك التقارب اللفظي ، بينهما ، وهو ما قال به الطبرسي أيضا ً<sup>(۱)</sup>.

### درجات التقابل لدى المحدثين:

قسم المحدثون التقابل على درجات ثلاثة:

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكشاف ٢ / ٤٢١ ، والميزان ١٢ / ٣٠٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مجمع البيان ۳ / ۳۷۰ . <sup>(٤)</sup> التفسير الكبير ۲٤۸/۲۰/۷٤ .۲٤٩.

<sup>٬٬</sup> النفسير الكبير ۱۶۸/۱۰/۲۱. (°) التبيان ۳ / ۳ .

<sup>(</sup>٦) ينظر : الكشاف ١ / ٤٦٦ ، والميزان ٤ / ٢٩ ـ ٣٠ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه (محق) ۱۰ / ۳۳۸ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> مجمع البيان ١ / ١٠ أه .

#### (١) التقابل الحاد أو غير المتدرج: (Ungradable)

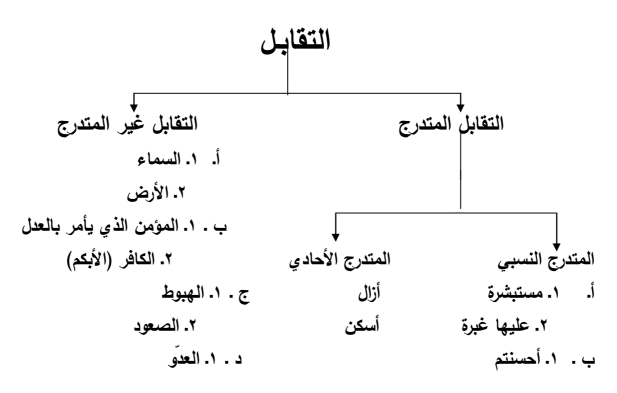
مثل ميت وحي، وذكر وأنثى ، وتكون الألفاظ فيه متقابلة تقابلاً كاملاً غير قابل للتعيد أو التجزئة ، فهي لات حتمِل وصفها بأكثر أو أقل ، إذ إن كلّ كلمة تمثّل طرفاً من طرفي المقابلة (٤).

### (٢) التقابل المتدرج(٥):

وهو تقابل جزئي غير متكامل ، ويقسم على قسمين :

- أ . المُتدرج النسبي : وهو الذي يخضع المعيار فيه إلى الموازين والمقاييس والتقاليد الاجتماعية ، ولذا فهو يختلف باختلاف الميول الإنسانية . مثل الحبّ والكراهية والحسن ولسوء والقُ بح والجمال . فهذه صفات نسبية تختلف من شخص إلى آخر .
- ب . المتدرّج الأحادي : ويكون التدرّج الدلالي فيه مقتصراً على أحد طرفي المقابلة من دون الآخر ، فيكون الثاني غير قابل للتعرّد . مثل : الفناء والبقاء .

ويرى البحث أنّ هذه الدرجات التقابلية قائمة في الأمثلة التي تتاولها الطوسي . ولذا فمن باب التطبيق في مجالات نظرية الحقول الدلالية الحديثة نضع تلك التقابلات في جداول تبعاً للتقسيمات المذكورة آنفاً ، وعلى النحو الآتى:



<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ينظر: علم الدلالة (مختار) ١٠٢ ، وظاهرة التقابل في علم الدلالة ٢٦ ، وظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية ١١١ . (<sup>٥)</sup> ينظر: ظاهرة التقابل في علم الدلالة ٢٦ ـ ٢٧ ، وظاهرة التقابل الدلالي في اللغة العربية ١١٦ ـ ١١٧ .

٢. الولّي

٢. أسأتم

ج. ١. الجدّ

٢. اللعب

د . ۱ التفضيل

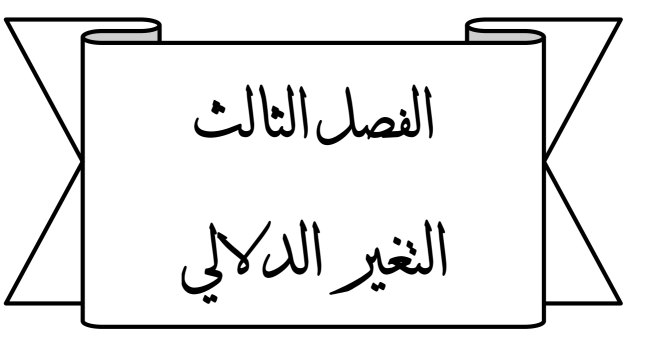
٢. التسوية

ه. ١. الحسرة

٢. الغبطة

ز . ١. القرب

٢۔ البعد



المبحث الأول: تخصيص الله لالت

المبحث الثاني: تعمير الله لالت

المبحث الثالث: تغير المجال الله لإلي

### توطئة:

التغير والتطور سمتان متأصلتان بحركة الحياة والوجود المطلق ، إذ تشملان كلّ شيء في الكون . وبما أنّ اللغة وسيلة للتعبير عن الحياة ومتطلباتها ،وهي كذلك المرآة العاكسة لحياة المجتمع الذي تحيا بين جوانبه ، وهذه الحياة تسير في عجلة التطور من دون توقف ، فلا بدّ إذن من تطور اللغة ؛ لأنها تخضع للظروف التي يخضع لها المجتمع ، فهي تستمد وجودها منه ومن تقاليده ،فترقى برقيه وتتأخر بتأخره .

والتغير الدلالي ((ظاهرة شائعة في كلّ اللغات يلمسها كلّ دارس لمراحل نمو اللغة وأطوارها التاريخية )) (۱) وهو تغير يحصل في معاني الكلمات فيكسبها دلالات جديدة من أجل أن تعبر عن متطلبات الحياة المتجددة وتصبح قادرة على مواكبتها والإيفاء بحاجاتها. تسمّى في علم اللسانيات الاستبدال في رصيد اللغة ،أو التوالد اللغوي المستمر ،وهي من الظواهر اللصيقة بحياة المفردات أكثر مما هي مرتبطة بمبنى التراكيب (۱)

ولا يجري هذا التغير تبعاً للأهواء والمصادفات أو تبعاً لرغبات الأفراد ؛ وإنما هو يخضع لقوانين ثابتة واضحة المعالم ، ولا يمكن إيقافه وتجميد اللغة على وضع خاص ، فعلى الرغم من المعوقات ، تبقى اللغة سائرة في السبيل التي تقررها لها سنن التطور والارتقاء الطبيعية (٣).

ولكن هذا لا يعني أنها تتغير وتتطّور على نحو مقصود ، بل يحدث ذلك تلقائياً ، وهو ينتج من تفاعل ثلاثة أُسُ اجتماعية هي : اللغة ، والبيئة ، والمؤثرات الخارجية ، فاللغة كائن حي تتأثر بالبيئة والمؤثرات الخارجية . وهي مطواع لهما تتماشى معهما على وفق ما تقتضيه الظروف .

وعلى الرغم من أن تقدمها قد يبدو بطيئاً أحياناً ، غير أنها ليست جامدة أو ساكنة ، فجميع عناصرها المكونة لها تتعرض لذلك التغير ، ولكن سرعة حركتها وتطورها تختلف من زمن إلي آخر ، ومن جنس لغوي إلى آخر (٤) .

وبناً على الأسس الثلاثة التي مرّت آنفاً والتي تولّد عنها التغير الدلالي ، فانه يمكننا القول: إنّ التغير يقع في جانبين متلازمين (٥):

أحدهما داخلي: وهو مرحلة التغير الحاصل في بنية اللغة (Inoration)، التي تعتمد على الابتداع في الكلام الفعلي، وأسلوب المتكلم (Speech).

<sup>(1)</sup> دلالة الألفاظ: ابراهيم أنيس ١٢٣.

<sup>(</sup>۱) التفكير اللساني في الحضارة العربية ١٨٥

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> اللغة والمجتمع علي عبد الواحد وافي ٩١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> دور الكلمة في اللغة ١٧٠ .

<sup>(°)</sup> ينظر اللغة العربية عبر القرون : محمود فهمي حجازي ٨ ـ٩ ، ودور الكلمة في اللغة ١٧٠ ـ ١٧٤ .

والآخر خارجي: وهو مرحلة الاستعمال اللغوي (Dissemination) التي بها يشيع التغير الدلالي وينتشر ،التي تعتمد على التقليد الاجتماعي.

وهذان الجانبان يكمّل أحدهما الآخر ،فلا يمكن الفصل بينهما ، وقد فرض وجودهما في العربية أمران نابعان من اللغة نفسها (۱):

أحدهما: الطبيعة الرمزية الصوتية.

و الآخر: الوظيفة الاجتماعية.

فاللغة نظام من الرموز الصوتية (الألفاظ)المرتبطة بمعانيها ارتباطاً مكتسباً ، وقيمة الرمز اللغوي تقوم على علقة بين مُتحدّث ومُخاطب، أي بين مُؤدّر ومُثلقً ، واللغة وسيلة التعامل الفكري بينهما ، وصدور هذه لرموز لأداء معانٍ محدّدة يعنيها المؤدّر ويفهمها المُثلق ي معناه ادّ فاق الطرفين على استعمال هذه الرموز للتعبير عن الدلالات المقصودة . فهناك ارتباط بينهما أساسه اللغة . وهذا الارتباط قابل للتغيير ، ومن ثم فإن تعامله مع اللغة سيتغير أيضاً ، ولذا فإن العلاقة بين الرموز والمدلولات ستتغير أيضاً () .

أما الوظية الاجتماعية فتتمث ل في ندرة وجودها في غير مجتمع متكامل ، ولما كانت تلك المجتمعات متغيرة بتأثير عوامل الزمن والمجتمع ،لذا فإن اللغة الإنسانية تتغير أيضا (٢).

وقد أولى علماء العربية موضوع التغير الدلالي عناية كبيرة من غير أن يشيروا إلى مصطلحه الذي تعارف عليه المحدثون ، فقد عنوا بمعرفة حياة اللغة وتقلّباتها وتأثّرها بالظواهر الاجتماعية والدينية ، ودرسوا أصول الألفاظ وتطوّرها على مدى العصور ، وكان لهم في ذلك جهود مثمرة تركت لنا تراثاً زاخراً بمباحث دلالية جمة في هذا الميدان .

أما المحدثون فقد عُوا بهذا التغويات نحو أكثر شمولاً وتنظيماً ووجدوا أن المشكلة اللغوية تزداد تعقيداً كلّما ازدادت للحياة رُقياً وت حضراً ؛ لأن الحضارة الجديدة لابد لها من أدوات لغوية ت ترجم عنها ترجمة صادقة ، ثم لاحظوا أن الألفاظ تتطّور فتكتسب من المعاني أشياء جديدة لم تكن لها (٤) ولذلك يرون في تتبع التغير الدلالي وسيلة للكشف عن سر نمو اللغة من حيث متنها وأسال يبها ويعزون ذلك إلى اتجاه الإنسان نحو التقيم والرقي في جميع مقومات حياته الخاصة والعامة ، ومن ثم البحث عن مفردات لغوية تساير الحياة الجديدة (١)

<sup>(</sup>١) ينظر: اللغة العربية عبر القرون ٨.

<sup>(</sup>٢) علم اللغة العربية مدخل تاريخي مقارن في ضوء التراث واللغات السامية: محمود فهمي حجازي ١٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: علم اللغة بين التراث والمعاصرة: عاطف مدكور ١٧، ٢٥ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٤) التطور اللغوي التاريخي: ابراهيم السامرائي ٤٦.

<sup>(</sup>١) المدخل الى علم اللغة: رمضان عبد التواب ١٢٢ .

وعُوا كذلك بأسباب التغّير الدلالي ومظاهره وصُوره ،وفسره طائفة منهم بتفسيرات ، فقيل هو: تغيير معاني الكلمات (٢)، وقيل: هو تغيير العلاقة بين الدال والمدلول (٣)، على حين أرجعه بعضهم إلى التداعيات الثانوية الطارئة على مُسمّيات الأشياء ، وتشمل تلك التداعيات: المعنى السياقي والقيمة الاجتماعية أو التعبيرية ، وهذه تؤثّر تدريجياً في المعنى الأساس للألفاظ فتحلّ ملّه ويتحول المعنى حين ذاك عما كان عليه (٤).

وقد حصروا أسباب تغير المعنى بثلاثة أسس هي: لغوية ، وتاريخية ، واجتماعية ، تشمل: النطور الاجتماعي والثقافي ، وظهور الحاجة والمشاعر العاطفية والنفسية ، والاستعمال المجازي ، وأسبابا أخرى غيرها (٥).

وعلى الرغم من كثرة تلك الأسباب وتتوعها إلا أنه يمكن القول إن هناك عنصرين يقوم عليهما ذلك التغير هما : سلوك المتكلم نفسه ، أي كيفية تعامله مع اللغة ، والاستعمال اللغوي الذي تمارسه البيئة الاجتماعية (٦).

فالاستعمال اللغوي هو أساس تغير الألفاظ دلالياً ، لأنه هو الذي يحدّ معنى الألفاظ ومدى شيوع ذلك المعنى أو اندثاره ، ذلك أنّ اللغة بلا استعمال تموت ، فهو وسيلة إحيائها ونمّوها ، ولايكون هذا النمو إلاّ بالتطّور والتغير .

وقد أدرك علماؤنا الأوائل أثر الاستعمال في عملية تطّور معاني الألفاظ وتغّرها وجعلوه حدّاً فاصلاً بين الحقيقة والمجاز ، وبدأت الإشارة إليه على يد علماء الأصول ، من أمثال أبي عبدالله البصري (تـ٣٦٧ هـ) وأبي الحسين البصري ((١) (تـ٣٦٧ هـ) والشيرازي ((١) (تـ٤٧٦ هـ) والغزالي (٩) ، وفخر الدين الرازي (١٠) .

وأشار إليه أيضاً طائفة من علماء اللغة والتفسير ، ومنهم ابن جني (١) ، وأبو هلال العسكري (٢) ، وعبد القاهر الجرجاني ( $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۲) علم الدلالة (مختار) ۲۳۵.

<sup>(</sup>٣) دور الكلمة في اللغة ١٦٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> علم الدلالة : بيار غيرو ٧٥ .

<sup>(°)</sup> ينظر دلالة الألفاظ£١٣٠ ـ ١٥١ ، وعلم الدلالة (مختار)٢٣٧ ـ ٢٤٢ ، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة ٢٨٤ ـ ٢٨٧ ، وعلم اللغة بين القديم والحديث ٢١٢ ـ ٢٢٥ .

<sup>(</sup>١) اللغة ٢٧٢

<sup>(</sup>٧) المعتمد في أصول الفقه: أبو الحسين البصري ٣٤/١ ـ ٣٥ ، وينظر البحث اللغوي عند الرازي ٣٤٥.

<sup>(^)</sup> اللمع في أصول الفقه: أبو اسحاق الشيرازي ٥، وينظر البحث اللغوي عند الرازي ٣٤٥.

<sup>(</sup>٩) المستصَّفي في علم الأصوَّل: ١ أ ٣٤١/١ ، وينظر البحث الدلالي عند الغزالي ١٩٦ ـ ٩٢ .

<sup>(</sup>١٠) نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز: الرازي٤٥٥٥، وينظر المجاز في البلاغة العربية: مهدي صالح السامرائي ٢٠٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخصائص ۲/۲۶۶.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الصناعتين١٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> أسرار البلاغة ٣٢٤ .

ونظراً لأهمية الاستعمال في التغير الدلالي ، فقد وجدنا علماء اللغة في دراساتهم المتتوعة يتوخّون الوقوف على تغير دلالة الألفاظ وتطوّرها باسترجاع التاريخ الدلالي للفظ في الوضع اللغوي ، والاستعمال ؛ لأن هذا يمنح الدارس ثراء وفهما في الوقوف على الصلة المعنوية بين الأصل والفرع ، مما لو رس اللفظ منقطعا عن جذوره التاريخية .

وتزداد هذه الأهمية بدراسة ألفاظ القرآن الكريم ومعانيها ودلالاتها ؛ لأنّ هذا يكشف لنا حقيقة هاّمة ، وهي أن هذا الكتاب العظيم قد حفظ لنا اللغة العربية من أي تدهور واندثار ، حيث بقيت مرت بطة بأصولها التاريخية القديمة ومازالت تتطّور وتتجّد مواكبة الحياة الإسلامية الجديدة بما أكسبها من ألفاظ بدلالات إضافية تلائم تشريعات الدين الجديد .

ولذا وجدنا الطوسي. وهو من كبار الأصولين والمفسرين. يؤكّد الجانب التاريخي والاستعمال اللغوي في دراسة مفردات القرآن الكريم وذلك بالرجوع إلى أصولها الدلالية التي تولّدت عنها دلالة اللفظ ، ثم تفسيرها وتحليلها وبيان كيفية استعمالها حقيقةً أو مجازاً (٤).

وكان يقف عند الأصل اللغوي للألفاظ، ثم يين. في كثيرٍ من الأحيان. ما آل إليه اللفظ من معنى جديد وما أصابه من تغير دلالي ، وهو يحرص على تتبع ذلك التغير الحاصل على مدى الزمن . وقد استعمل عبارات وألفاظ عدة للإشارة إلى الوضع الأصلي للفظ منها: (الأصل)<sup>(٥)</sup> ، و(أصل الباب) أن ، و(أصله في اللغة)<sup>(٧)</sup> . وكانت عبارة (أصل الباب) ذات مضمون دلالي ؛ لأنها تمثل المعنى العام الذي يمكن أن يستخلص من جميع الألفاظ المشتقة من ذلك الأصل ، وجميع المعاني المشتقة منه والمتفرعة عنه تدور حوله ولا تبتعد عنه كثيراً ، الأمر الذي يساعد على معرفة مسيرة التطور الدلالي لهذا الأصل والوقوف على آخر معانيه المستعملة .

ولف َهم المضمون الدلالي لمصطلح (أصل الباب) والنظر فيما يماثله من مفاهيم قديمة وحديثة ، لابد من الوقوف عند نماذج من تفسيرات الطوسي ، مثال ذلك تفسيره لفظ (غُور) ، إذ قال: (( العُوران : إِنما هو التغطية ، يقال للسحابة فوق السحاب: الغَارة ، وثوب ذو غُور : إذا كان له زئير يستر قُبحه ، ويقال : المُغور التغطية العنق ، ويقال :غفرت الشيء ، إذا واريت ه والمُغورة والعَفيرة بمعنى واحد ، والمُغورة منزل من منازل القمر يسمّى بذلك لخفائه ، ، ، وكلّ ما تفرع من هذا الباب فهذا معناه) (١) وظلّ مسترسلاً في ذكر الصيغ المشتقة من هذا اللفظ ومستشهداً له بكلام العرب ، فذكر

<sup>(</sup>٤) التبيان ١/ ٢٣٨ ، ٢/ ٥٠٣ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۲۱۱۶۶، ۳۰۱، ۲۱۱، ۱۲۱، ۱۹۷ ، ۱۹۷ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ۲۰۹۱ ، ۲۰۳ ، ۲۰۰ ، ۳۱۰

<sup>(</sup>۷) التبيان ۱۹۲، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۱، ۱۹۲.

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱ / ۲٦٥ .

مايزيد على عشرين لفظاً مشتقاً تدور معانيه حول التغطية على نحو مباشر وغير مباشر  $(e^{7})$  .

فدلالة الستر والتغطية ماثلة في كلّ لفظ مشتقّ من (عَفر) ، وهو ما ورد في كتب اللغة القديمة (٢) والحديثة (٤) .

ويقارب مصطلح (أصل الباب) لدى الطوسي مصطلح (المقياس) لدى ابن فارس في معجمه، إذ كان برجع معاني المفردات المشتركة في أصل واحد الى معنى عام يجمعها ، فمن ذلك قوله في لفظ (غَفَر): (( الغين والفاء والراء عُظُم بابه الستر ... فالغُوز: الستر ، والغُوران والغُور بمعنى ، يقال غَفَر الله ذنبه ..ويقال : غَفَر الثوب إذا ثار زِئوه ، وهو من الباب ؛ لأنّ الزِئو يغطّي وجه الثوب ...))(٥).

وقد سبقهما إلى هذه الاشتقاقات الدلالية ابن جني في خصائصه ، وسمّى هذا النوع من الاشتقاق: (الصغير) ،وعرف ه بأن ((تأخذ أصلاً من الأصول فتتقرّاه ،فتجمع بين معانيه ، وإن اختلفت صيغه ومبانيه ، كتركيب (س ل م) فأك تأخذ منه معنى السلامة في تصرّفه نحو سَلّم ويسدلُم وسالِم وسَلمان وسَلمى والسلاَمة ... وعلى ذلك بقية الباب إذا تأولته وبقية الأصول غيره))(1) .

ويمكن أن ندخل مفاهيم (أصل الباب) و (المقياس) و (الاشتقاق الأصغر) قي ضمن ما يسّميه المحدثون (المعنى الأساسي) (۱) ، أو (المعنى المركزي) (۱) (Central Meaning) وهو المعنى الأصلي الذي يتصوّره السامع عند سماعه اللفظ (۱) الذي تجتمع حوله كل اشتقاقات ذلك اللفظ ودلالاته المتعددة . فمعنى التغطية يمثّل المعنى المركزي لكلّ الألفاظ المشتقة من (غَفَر) ، وكلّ مايدور حول هذا المعنى يُعِدُ معنى فرعياً . والأمثلة على ذلك كثيرة في التبيان (۱).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(</sup>۲) ينظر (غفر): العين 7/5 ، وغريب الحديث لابن سلام: 7/7 ، والصحاح 1/7 ، 1/7 ، ولسان العرب 1/7 .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ينظر (غفر) الإفصاح في فقه اللغة ١/ ٢٥ ـ ٢٧ ، والمعجم الوسيط ٢/ ٦٦٢ .

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة ٤/ ٣٨٥ . (٦) الخصائص ١٣٦/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> اللغة والمعنى والسياق ٣٥

<sup>(^)</sup> ينظر: ظلال المعنى بين الدراسات التراثية وعلم اللغة الحديث (بحث): على زوين ٧٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> اللغة والمعنى والسياق ٢٤ .

<sup>(</sup>۲) ينظر: التبيان ۲۰۰/۱ ، ۲۲۸ ، ۳۲۱/۲

<sup>(</sup>٣) الكشاف ١٤٣/١ ، وينظر: الدر اسات النحوية واللغوية عند الزمخشري: فاضل السامر ائي ٢٩٧ ، ومنهج الطوسي ٢٨٠ .

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان ١٩٩/١ ، ٢٠٤ ، ٢/٥٨٦ ،٢١٣/٣، وينظر: منهج الطوسي ٢٨٠ .

واستُعمِل مصطلح (أصل الباب) بقصد المعنى المركزي لدى الزمخشري<sup>(۱)</sup> ، والطبرسي<sup>(٤)</sup> (ت ٨٤٥هـ) أيضاً .

وبالعودة إلى موقف المحدثين من التغر الدلالي ، يتبن أنهم حدوا له عدة أشكال هي(٥):

- (١) تخصيص الدلالة .
  - (٢) تعميم الدلالة .
- (٣) تغير مجال الدلالة .
- (٤) رقّى الدلالة وهبوطها.
  - (٥) المبالغة.

وأكثر هذه الأنواع شيوعاً هي الأنماط الثلاثة الأولى ، يقول فندريس: ((هناك تضييق عند الخروج من معنى عامِّ إلى معنى خاصِّ ... وهناك اتساع في الحالة العكسية ، أي عند الخروج من معنى خاصِّ إلى معنى عامٍّ ... ، وهناك انتقال عندما يتعادل المعنيان أو إذا كانا لايختلفان من جهة العموم والخصوص ، كما في حالة انتقال الكلمة من المحلّ إلى الحال ، أو من السبب إلى المسبب ، أو من العلمة الدالة إلى الشيء المدلول عليه) (١) .

وسيقف البحث إن شاء الله عند هذه الأنماط الثلاثة ؛ لأنها احتلّت مكانة ممّنزة في تفسير (التبيان) بما ينبئ عن إحاطة الطوسي بجوانب دلالية كثيرة في علم العربية .

<sup>(°)</sup> ينظر: دلالة الألفاظ: ١٥٢- ١٦٧ ، وعلم الدلالة (مختار) ٢٤٣ ـ ٢٥٠ ، ولحن العامة في ضوء الدراسات اللغوية الحديثة: عبد العزيز مطر ٢٨١ ـ ٢٨٨، وفقه اللغة وخصائص العربية ٢١٨ ،ودور الكلمة في اللغة ١٧٩ ـ ٢٠٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> اللغة: ٢٥٦.

## المبحث الأول

#### تخصيص الدلالة

يسمّى الع ام المخصوص ، وهو ما ُوضع في الأصل عاّماً ثم خُصّ في الاستعمال ببعض أفراده (۱)، ويسمّى أيضاً قصر العام ، أو تخصيص الدلالة أو تضييق المعنى وي راد به قصر الدلالة العامة للألفاظ على بعض أجزائها وتحديد مدلولها وتضييق شمولها ، إذ تصبح مختصّة بدلالة معينة أقلّ اتساعاً مما كانت عليه في الأصل (۱) ، فتشيع وتصبح هي الدلالة المتبادرة إلى الذهن عند سماع تلك الألفاظ . وهو صورة واضحة من صور التطّور الدلالي يمكن أن ت عزى إلى أمور عدة هي :

- (۱) كثرة استعمال العام في بعض ما يدلّ عليه ، فيزيل مع تقادم العهد عموم معناه ، ويقصُر مدلوله على الحالات التي شاع فيها استعماله (۳). وهو ما يسمّى: الاستعمال العُوفي ، الذي سنقف عليه إن شاء الله .
  - (٢) انقراض طائفة من الأشياء أو العادات أو المظاهر التي تعبر عن اللفظ دلالياً ،يؤتي إلى تضييق دلالته واقتصارها على ما بقي من تلك الأشياء متداولاً (٤).
  - (٣) إضافة بعض الملامح التمييزية للفظ ، فكلّما ازدادت الملامح لشيء ما قلّ عدد أفراده (°).
    - (٤) تحقيق أمن اللبس ، فقد توقع الدلالات العام ّة في سوء الفهم بسبب شمولها لأشياء كثيرة ، فيكون التخصيص وسيلة لتحديد المقصود على وجه الدقيّة (١).

وقد أدرك علماء العربية هذه الظاهرة وأشاروا إليها في دراساتهم اللغوية والبلاغية والتفسيرية والأصولية. وإن لم يصرحوا بالمصطلح الحديث. إذ وقفوا عند الألفاظ التي تخصصت دلالتها وشرحوا أصولها اللغوية ومدى التطور الحاصل في دلالتها وصولاً إلى معناها الجديد.

وأشهر من أشار إليها ابن قتيبة (۱٬۰ وابو حاتم الرازي (۱٬۰ (ت٣٣٧هـ)، وابن فارس (۹) ، والغزالي (۱٬۰ والرازي (۱۱)، والآمدي (۱۲)، والسيوطي (۱۲ (تا ۹۱هـ) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المزهر ۲۲۷/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> دلالة الألفاظ ۱۵۲ ، وعلم اللغة (وافي) ۳۱۹ ، وعلم الدلالة (مختار) ۲٤٥ ، ودور الكلمة في اللغة ۱۸۰ ، وعلم اللغة بين التراث والمعاصرة ۲۸۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> علم اللغة (وافي) ۳۱۹.

<sup>(</sup>٤) في الدلالة والتطور الدلالي : أحمد قدور ١٣١ (بحث) .

<sup>(°)</sup> علم الدلالة (مختار) ٢٤٦.

<sup>(</sup>٦) في الدلالة والتطور الدلالي ١٣١ .

<sup>🚕</sup> تُفسير غريب القرآن ٧-٣٦ ، وتأويل مشكل القرآن ١٦١ ، ٤٧١، ٤٧١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(^)</sup> الزينة في الكلمات الإسلامية ٢٧/٢ وما بعدها .

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> الصاحبي ٧٨ ـ ٨٦ . (١٠) المستصفى من علم الأصول

<sup>(</sup>۱۱) المحصول في علم أصول الفقه ١/ ١١٠/١ ـ ٤١٤.

<sup>(</sup>١٢) الأحكام في اصول الأحكام ١ / ٢١ ـ ٢٢ .

وقد كان للطوسي اهتمام بالغ بهذه الظاهرة ، إذ كان يقف عند الألفاظ ليبين أصولها اللغوية وتطوّرها الدلالي وصولاً إلى ما انتهت إليه من معنى متداول ومستقر ، وكان حريصاً على تأصيل الألفاظ والربط بين دلالتيها القديمة والجديدة ، إذ جعل المعاني الجديدة بشكل أو بآخر ذات صلة وثيقة بالمعنى القديم ، مما يوحي بعلميّنه ودقة معرفته بخصائص اللغة العربية ومعانيها وسيرة تطوّرها وسعة اطلاعه على أصول شتى في هذا الميدان .

وقد اقتضت منهجية البحث أن تقسم الألفاظ التي وقف عندها الطوسي على قسمين ( الألفاظ النوفية) التي خُصِّصت دلالتها بعرف المجتمع والاستعمال اللغوي ، و (الألفاظ الإسلامية) التي خُصِّصت دلالتها بمفهوم الشريعة والدين . ولا يخرج التخصيص عن هذين النوعين من الألفاظ ، فالوف اللغوي والدين الإسلامي هما أكبر قوتين مؤثرتين في تغيير دلالة الألفاظ من العام إلى الخاص .

# أولاً: الألفاظ الْعِفية :

وهي الألفاظ المنقولة من بابها الأصلي بعرف الاستعمال<sup>(۱)</sup> ،الذي هو العرف القولي والاجتماعي لليذي ضفي أمراً دلالياً جديداً على عدد من الحقائق اللغوية امتداداً لمعانيها في أصل اللغة لتكون دالية على معنى مخصوص<sup>(۲)</sup> ، إذ إنّ للشيوع والتعارف من قوة الأثر ما يضاهي الأصل أحياناً ، ولا يقتصر ذلك على اللغة فحسب ،وإنها هو يتجاوزها إلى شتى ضروب الحياة المختلفة<sup>(۳)</sup> .

وتسمى الألفاظ عُوفية باعتبارين (٤):

(۱) أن يوضع الاسم لمعنى عام ، ثم ي خصيص عرف الاستعمال من أهل اللغة ذلك الاسم ببعض مسمياته ، كاختصاص الدابة بذوات الأربع مع أنّ الوضع لكلّ مايدب ، واختصاص اسم المتكلّم بالعالم بعلم الكلام مع أنّ كل قائل أو متلفّظ متكلّم .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۳)</sup> المزهر ۲۲۷/۱ .

<sup>(</sup>١) الفروق في اللغة ٥٧ ، والإحكام في أصول الأحكام ١ / ٢١ .

<sup>(</sup>٢) البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي ٥٠. (٦) التصور اللغوي عند الأصوليين ٦٣.

<sup>(</sup>٤) المستصفى من علم الأصول ١ / ٣٢٥ ـ ٣٢٦ ، وينظر التصور اللغوي عند الأصوليين ٦٤ ، والبحث الدلالي عند المعتزلة ١٢٢ .

(۲) أن يصير الاسم شائعاً في غير ما ُوضِع له أولاً ، أي فيما هو مَجاز فيه ، كلفظ (الغائط) الموضوع ابتداء للمطمئن من الأرض ، فصار أصل الوضع منسيّاً بحكم المجاورة ، ودلّت الكلمة على قضاء الحاجة حيث ((يشتهر المجاز بحيث يكون استعمال الحقيقة منكراً))(١) ؛ ذلك لأن المجاز متى استقر في البيئة مدلوله وتحدّد معناه عاد إلى ما كان عليه أولاً في تسميته بالحقيقة مقيدة بعرف هذه البيئة وتواضعها ، إذ يسمّى المجاز حينئذ حقيقة عُوقية (٢) ، وقد يُسمّى ((المجاز المنقول))(٢) .

وللاستعمال أثر بالغ في تخصيص الألفاظ ، إذ يزداد معنى الكلمة تغيراً كلما ازداد استعمالها ؛ ذلك لأن الذهن يوجّه في كل استعمال إلى اتجاهات جديدة توحي بمعان جديدة (أ) ، ولذا ينشأ ما يسمى (التأقلُم: Polysemie) الذي هو: (قدرة الكلمات على اتخاذ دلالات متوعة تبعاً للاستعمالات المختلفة التي تستعمل فيها ، وعلى البقاء في اللغة مع هذه الدلالات))() .

## رأي الطوسي:

عني الشيخ بالألفاظ العوفية عناية بالغة ، ولم يترك فرصة إلا وأشار إليها مفّواً ومحلّلاً دلاليا ، واستعمل ألفاظ وعبارات مختلفة في تسميتها والتعبير عنها ، من ذلك : (حقيقة العوف) (٢) و (تخصّص في العرف) (٧) و (كثُر حتى صار ..) (٨) و (صارعَلَما ) (٤) ، و (في عُوف الناس) (١٠) .

وكان من اهتمامه بهذه الألفاظ حرصه على التمييز بين معانيها ومعاني غيرها من ألفاظ اللغة . إذ فرق بين المعنى الأصلي أو (الوضعي) وبين المعنى (الوفي) الذي تعارف عليه الناس . والمعنى (الوضعي) هو المعنى الذي است عمل فيه اللفظ في أصل وضعه اللغوي ولم يتجاوزه ،ومن ذلك وقوفه عند قوله تعالى : ﴿ أَفَنَظُمعُونَ أَن يُؤمنُوا لَكُم وَقَلَ كَانَ فَن يِق مُنهُم يَسمَعُونَ كَلَم الله ثُم وَقوفه عند قوله تعالى : ﴿ أَفَنَظُمعُونَ أَن يُؤمنُوا لَكُم وَقَلَ كَانَ فَن يِق مُنهُم يَسمَعُونَ كَلَم الله ثُم يُعَلِّم وَقوفه عند قوله تعالى : ﴿ أَفَنَظُمعُونَ أَن يُؤمنُوا لَكُم وَقَلَ كَانَ فَن يِق مُنهُم يُسمَعُونَ كَلّم الله ثُم الله وضعه المواد أنهم ((سمعوا ما على وجه الحقيقة ، وسماع اليهود ذلك منه ، كما يه سمع الكلام من أ فواه البشر ، وإنها المراد أنهم ((سمعوا ما

<sup>(</sup>۱) الطراز المتضمن لأسرار البلاغة: على بن حمزة العلوى ١/٥٠.

<sup>(</sup>٢) در اسات في القرآن ٢٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المجاز وأثره في الدرس اللغوي : محمد بدري عبد الجليل ١١٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> اللغة ٢٥٤ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه . (۱) التبيان ٥٨/٥ ، ٤٥ .

ر<sup>(۲)</sup> التبيان ۲/ ۱۸۷ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) االتبيان ۲ / ۶۵ ، ۳۰۰۳

<sup>(</sup>۱۰) التبيان *۲*۲/۱ ـ

ي ُضاف إلى كلامه بضرب من الع ُ رف دون حقيقة الوضع. ومن قال بهذا قال: هم الذين سمعوا كلام الله الذي أوحى الله إلى موسى، وقال قوم: هو التوراة التي علّمها علماء اليهود))(١). وحقيقة الوضع لديه هي المعنى الوضعى أو الأصلى للفظ.

وجاءت عبارة (كلام الله) في القرآن الكريم على وجوه (٢):

أولها: الكلام المباشر من غير وحى الذي كلّم به موسى (عليه السلام)(٦) .

والثاني: الوحي الذي أوحى به إلى نبيه محمد (صلى الله عليه وسلم) ، وهو القرآن (١٤) ، والثالث: علم الله وعجائبه (٥٠) .

والراجح لدى أغلب المفسّوين أنّ المواد بكلام الله هو كتابه الذي أنزله على اليهود وهو التوراة (٢) .وذلك لاستبعاد سماعهم كلام الله تعالى على وجه الحقيقة ، فضلاً عن أنّ هذه العبارة وردت في مفهوم الإسلام دالة على كتاب الله العظيم المنزّل على نبيه المصطفى محمد بن عبد الله عليه أفضل الصلاة والسلام وعلى آله وصحبه الكرام .

ونجد ال طوسي في مواضع يفرق بين الألفاظ المُوفية والمجاز ، إذ يستبعد وجود المجاز من عددٍ من الآيات ويحمل الكلام على أنه حقيقة عرفية ، كالذي في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُونِ اللّهُ مِن عَدْ مِن الآيات ويحمل الكلام على أنه حقيقة عرفية ، كالذي في قوله تعالى: ﴿ وَالْمُولِ النّهُ مِن الآية بقوله بَعْلُ مَا جَا مَنْ وَلَا اللّهُ فَإِن زَلَاتُ مَ بمعنى: تنتَّق مِ عن القصد والشرائع وتركة ما أنتم عليه من الدين .. )) ، ثم بين أن : (زلّ) في الآية مجاز تشبيها بمن زلّ عن قصد الطريق ، وحقيقته عصفيم الله في ما أمركم به أو نهاكم عنه ، ثم رجّح أن يكون حقيقة عُوفية فقال: (( والأولى أن يكون ذلك حقيقة في المُوف))() .

والمجاز: هو خوج اللفظ عما وضع له في أصل اللغة، فإذا نا قل من مدلوله الأصلي إلى مدلول آخر بالاستعمال والتعارف بين الناس، وشاع واستقر بينهم بالمدلول الجديد صار حقيقة عُوفية (^).

و (زلّ) أصله في اللغة: زلقَ ، وزلّ عن مكانه (١) ، ثم استُعمل على سبيل المجاز في الرأي الخاطئ ، وفي الميل عن شرائع الإسلام ، والخروج عن طاعة الله (١) . إذ انتقلت دلالته من الأصل

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱ /۲۲۱ ، ۲ / ۲۷۰

<sup>(</sup>۲) ينظر: الوجوه والنظائر في القرآن الكريم: هارون بن موسى ٣٠٥ ـ ٣٠٦، وكشف السرائر عن الوجوه والنظائر: ابن العماد ٢٨٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> ينظر: النساء: ٦٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التوبة : ٦، والفتح :١٥ .

<sup>(°)</sup> ينظر: الكهف: ١٠٩ ، ولقمان: ٢٧ .

<sup>(</sup>٦) ينظر:جواهر الحسان ١/ ٨٠، والكشاف ١/ ٢٩١، ومجمع البيان ١/ ٣١٧.

<sup>(</sup>۷) التبيان ۲ /۱۸۷ ، وينظر معاني القرآن وإعرابه ۱ /۲۷۱ ، وجواهر الحسان ۱ /۱۵۹ ـ ١٦٠ ، ومجمع البيان ۱۷۷/۲ ـ ۱۷۸

<sup>(^)</sup> الطراز المتضمن لأسرار البلاغة ١ / ٥٢.

الحسي إلي المجال المعنوي على سبيل المجاز ، وذكر الطوسي أنّ هذا المجاز لكثرة شُيوعه صار حقيقة عُوفية ، حتى أنّ هذا اللفظ لا يدلّ في سياق هذه الآية إلاّ على الكفر والعصيان والخروج عن طاعة الله . ورجّحت هذه الدلالة القرائن المحيطة بها التي لا تحتمل الحقيقة . وهذا يعني أنّ الدلالة الحقيقية والدلالة العرفية المجازية يجوز أن تُستعملان معا في التعبير عن المعاني ، غير أنّ لكلً منهما سياقها الخاص بها .

## ويقسّم المحدثون الألفاظ العرفية على قسمين.

(١) العامة: وهي الألفاظ التي تغيرت بعرف الاستعمال اللغوي ، ولكنها لم تنشأ عن تواطؤ واتفاق الناس ، وإنما تكلم بها بعضهم فشاع استعمالها وارتضاها المجتمع.

(٢) الخاصّة : هي الألفاظ التي جرت على ألسنة العلماء أو الصناعيين أو أصحاب المهن ، ولكلّ منها ((اسمان لغوي وصناعي))(٤).

ومن أمثلتها المصطلحات الدنحوية والصرفية واللغوية والفقهية والفلسفية والمنطقية وسائر المصطلحات العلمية الأخرى ، وشبيه بذلك ما تقوم به لجان المجامع العلمية في الوقت الحاضر من الاتفاق على مصطلحات حديثة تواكب تطورات العصر ومستلزمات المجتمع .

وسيقف البحث إن شاء الله عند نماذج لهذين القسمين في (تفسير التبيان) لأجل الكشف عن مقولات الطوسي الدلالية ومدى عمقها في الدقة والتنظير.

## (١) الألفاظ العوفية العامة:

وهي لديه كثيرة اقتصر البحث على نماذج منها دفعاً للإطالة:

<sup>(</sup>١) ينظر: ( زلل ) مقاييس اللغة ، ٤/٣ ، ولسان العرب ١٣ / ٣٢٥ ، وإصلاح الوجوه والنظائر : الدامغاني ٢١٩ .

<sup>(</sup>٢) المعجم الصافي ٢٣١.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱/ ۱۰۸، وينظر مجمع البيان ۱۳٤/٥.

<sup>(</sup>٤) بحوث لغوية: أحمد مطلوب ٧٦.

أ. التبديل: وهو مصدر الفعل بنّل ، وأصله في اللغة: تغيير الشيء وان لم تأت ببديل (١) ، وقد ورد هذا اللفظ في قوله تعالى: ﴿ إِنِي أَخَافُ أَن يُبَكِلُ كَنِيْكُمُ أَن أُن يُظْهِى فِي الأَمْن الفسَاد ﴾ ورد هذا اللفظ في قوله تعالى: ﴿ إِنِي أَخَافُ أَن يُبَكِلُ كَنِيْكُمُ أَن أَن يُظْهِى فِي الأَمْن الفسَاد ﴾ [غافر: ٢٦] إذ بني الطوسي أنّ : (التبديل رفع الشيء إلى غيره في مايقع موقعه ، إلاّ أنه بالعرف لأيستعمل إلاّ في رفع الجيد بالرديء ))(٢) ، وقد اختلف اللغويون في هذا اللفظ ، فقيل : إنّ معناه تغيير الشيء عن حاله ، وفرق بينه وبين الإبدال الذي هو جعل الشيء مكان الشيء أنّ التبديل تغيير صورة الشيء وبقاء جوهره (٤) غير أنه يفسر أيضاً بمعنى الإبدال المخالف للتغيير ، أي بطلان عين الشيء والتعويض عنه بآخر (٥) .

وقد ورد هذا اللفظ في القرآن الكريم بالدلالتين (٢) معاً ؛ إذ دلّ في مواضع على الإهلاك (٢) والنشخ (٨) والت غيير (٩) ، ودلّ في أخرى على التجديد (٢٠٠) والتحويل من حال إلى حال (٢٠١). ولكنّ الرأي الذي قال به الطوسي ، والذي ذهب إليه غير واحد من المفسرين (٢٠١) يصدُق على المعنى المتعارف عليه في هذا اللفظ في الاستعمال اليومي ، فلا يقال التبديل إلا لرفع الشيء ووضع آخر محلّه ، وهو فعل يلجأ اليه الفاعل حين يرى أنّ ذلك الشيء رديء ولابد من الإتيان بما هو جيد .

ب ـ الجديم: وهو صيغة المبالغة من الفعل جَمم على وزن (فعيل) وأصله في اللغة: النار المتأجّجة الشديدة الاشتعال، وكلّ نار عظيمة في مهواة فهي جديم، ثم صارت اسما من أسماء جهّم (١٣).

<sup>(</sup>١) ينظر (بدل): معجم مفردات ألفاظ القرآن ٣٦ ، ولسان العرب ٥١/١٣ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۱/۹ ، وينظر :۷/ ۶۰۶ ، ۸/ ۶۳۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> معاني القرآن للفراء ، وينظر: الفروق في اللغة ٣٠٩ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب (بدل) ١٣ /٥١ .

<sup>(°)</sup> ينظر: معاني القرآن الكريم ٢ / ١٩٦، والفروق في اللغة ٢٣٣ والتبيان في تفسير غريب القرآن ٨٨/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> ينظر: إصلاح الوجوه والنظائر ٦٤ ـ ٦٥ .

 $<sup>(^{(2)})</sup>$ ينظر: الإنسآن: ۲۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) ينظر: النحل: ١٠١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ينظر :البقرة :۱۸۱. <sup>(۱۰)</sup> ينظر :النساء : ٥٦.

<sup>(</sup>۱۱) ينظر إبراهيم: ٤٨.

<sup>(</sup>۱۲) ينظر: الجامع لأحكام القرآن ۱۸ / ۲٤٥ ، وفتح القدير ۱ /۱۹ ، وروح المعاني ٤ / ۱۸٧ .

<sup>(</sup>١٣) ينظر: (جحم ): الزاهر ٢ /١٥٧ ومعجم مفردات ألفاظ القرآن ٨٦ ، ولسأن العرب ١٢ / ٨٤ .

والالتهاب ... وتقول: جَمَت النار جَماً: إذا اضطرمت ، وجُمر جاحِم إذا اشتد اشتعاله، ومنه اشتقاق الجحيم ... والجحيم النار بعينها إذا شبت وقودها . قال أمية بن أبي الصلت:

# إذا شبَّتْ جَهُّم ثِّم زاَتْ وأعرضَ عن قوابِسِها الجديم(١)

فصار كالَعْمَ على جَهِنْم )) (٢) ، إذ خرج لفظ الجحيم من معنى العموم الى معنى الإسمية والعَلَمية ، فصار لأيفهم منه إلا الدلالة على نار جهنم التي وعد الله بها الكافرين والمذنبين في اليوم الآخر .

**ج. الحين**: أصله في اللغة: الوقت يقع لقليل الزمان وكثيره<sup>(۱)</sup>، وقيل هو وقت من الدهر مبه م يصلح لجميع الأزمان (٤)

وقد أشار الطوسي الى تخصيص دلالة هذا اللفظ حين وقف عند قوله تعالى: (وَلَكُمْ وَ وَقَتَ الْكُمْ مُسُنَقُنُ وَمَنَاعُ إلى حين ) [ البقرة: ٣٦] ، فقال: ((أصل الباب: الوقت ، والحين: وقت الله كلك ، تُم كثر فسمي الله كلك به)) (٥) : فالأصل فيه هو الدلالة على الوقت عموماً ولكن لكثرة اقترانه بالهلاك وهو حدث ، نبي الزمن المقترن به ، واختص اللفظ بالدلالة على ذلك الحدث . ومنهم من يفرق بين الجين . بكسر الحاء . والحين . بفتحها . فالأولى تدلُّ على الوقت المطلق ، والثانية تدلُّ على الهلاك (٦) ، ووردت في القرآن بالكسر فقط.

واختلف المتأولون في هذه الآية فقيل: إلى وقت الموت، وقيل: إلى يوم القيامة، وقيل إلى فناء الأجيال، أي كلّ امرئ مستقر إلى فناء أجله (٢). وروي عن ابن عباس أنه قال: الحين حينان، حين لايوق ف على حده، والحين الذي ذكره الله عز وجل في قوله ( تُؤتي المُكُلُكُ كُلُ حين بإذن مربها ) الدي الحين الدي الدي الدي عن الإمام على (عليه السلام)، أنه قال: أدنى الحين سنة (٩).

<sup>(</sup>١) أمية بن أبي الصلت حياته وشعره : بهجة الحديثي ٢٧٠ .

<sup>(</sup>۲<sup>)</sup> التيبان ۱/ ٤٣٧ .

رئ) لسان العرب (حين) ١٦ / ٢٩٠ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۱ /١٦٥ .

<sup>(</sup>۱۳) المعجم الصافي ۱۳۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> مجمع البيان ۸٦/۱ .

<sup>(^)</sup> الجامع لأحكام القرآن ١ / ٣٢١ ـ ٣٢٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> جواهر الحسان ١ /٥٢.

وبناً على تلك الأقوال ، فإنّ الحين لفظ دالّ على أزمنة غير محددة، فقد يدلّ على السنين والأيام ، وقد يدلّ على يوم القيامة الذي لاينقضي أمده (١) ، وإنّ ما قال به الطوسي من اختصاصه بالهلاك ليس حُكماً مطلقاً ، وإنما هو في سياقات خاصة تفرضها القرائن الدلالية .

د . السبت :أصله في اللغة : القَطْع<sup>(٢)</sup> ، وهوأيضاً الطَّق ، يُقال: سَبَ شعره سبتاً : إذا طَقَه ، وهو يرجع الى معنى القَطع<sup>(٣)</sup>. ويقال لكلَّ أرضِ منقطعة عَما حولها : سبتاء (٤) .

قال تعالى: ﴿ وَلَقَلَ عَلَمْنُمُ اللَّهِ مِنَ اعْنَكُ وَا مِنكُمْ فِي السّبَت فَقَلْنَا لَهُمْ كُونُوا قَرَكَا خَاسِيمِينَ ﴾ [البقرة: ٦٥]. وقد بني الطوسي بأنه: (( سُمّي السّبت سبتاً ؛ لأن السّبت هو القطعة من الدّهر فسمّي بذلك اليوم )) (٥)، وفي هذا إشارة إلى اشتقاقه من القطع ،وهو ماتعارف عليه العرب في كلامهم (٦) ، وعليه يُحمل تفسيرهم للسّبت بأنه الراحة والدّعَة (٧) لأنه أنقطاع عن العمل .

واختلفت الأقوال في سبب تسمية يوم السبت بذلك (١) ، فقيل: إنّ بدَء الخَلق كان يوم الأحد ، وجُمِع يوم الجمعة وقُطع يوم السبت. على حين يرى أهل الإسلام أنّ ابتداء الخَلق كان يوم السبت ، وتُصل إلى الذّ ميس ، ثم جُعلت الجُمعة عيداً ، فسمي اليوم الأول السبت من حيث قُطع فيه بعض خلق الأرض، بدليل قول الرسول . صلى الله عليه وآله وسلم . ( إنّ الله تعالى خَلقَ التربة في يوم السبت ، وخَلقَ فيها الجبال يوم الأحد) (١) .

وفسو هذا اللفظ في جميع الآيات التي ورد فيها على أنا بمعنى القاطع (١٠)، من ذلك قوله تعالى (يَوْمُ سَبُهُمْ ) [الأعراف: (يَوْمُ سَبُهُمْ ) [الأعراف: ١٦٣] ، أي يوم قطعهم للعمل ، وقوله (يَوْمُ لاَيَسْبِنُوْنَ) [الأعراف: ١٦٣] ، أي لايقطعون العمل ، وقوله (وَجَعَلْنَا نَوْمُكُمْ سُبَاتًا ) [النبأ: ٩] ، أي قطعاً للعمل وراحة لكم .

<sup>(</sup>۱) الزاهر ٦٦/٢ ، وينظر إصلاح الوجوه والنظائر ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (سبت) ٣ /١٢٤ - ١٢٥ ، وأمالي المرتضى ١/ ٣٣٧ ، ولسان العرب (سبت) ٣٤٢/٢ .

 $<sup>\</sup>binom{7}{1}$  أمالي المرتضى  $\binom{7}{1}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المصدر نفسه ۱/۳۳۸ . <sup>(۱)</sup> التبيان ۱ /۲۹۰ ، وينظر: لسان العرب(سبت) ۲ /۳٤۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الزاهر ۲/۱٤٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> جامع البيان ۳۰ /۳ <u>.</u> <sup>(۸)</sup> أمالي المرتضي 1/ ۳۳۸ .

<sup>(</sup>٩) صحيح ابن خزيمة باب ذكر الساعة التي خلق فيها الله آدم من يوم الجمعة ١١٧/٣

<sup>(</sup>۱۰) ينظر : بصائر ذوي التمييز ٣ / ١٧١ .

وقد عد السيوطي هذا التخصيص غاية في الحسن ، لأنه خُص في الاستعمال بأحد أيام الأسبوع ، وهو فرد من أفراد الدهر (١).

وهناك أمثلة أخرى كثيرة من هذا النوع في تفسير التبيان (٢).

# (٢) الألفاظ الُوفية الخاصّة (الاصطلاحية):

كثر هذا النوع من الألفاظ في تفسير التبيان ، إذ ضمّ ألفاظاً خاصة بعلم الكلام والمنطق والفلسفة ، فضلاً عن مصطلحات علوم العربية في الصوت والصرف والنحو ، التي يطول ذكرها ويقصو المقام عن استيعابها ، ولذا اقتصر البحث على أشهر ألفاظ (مصطلحات) العلوم الأخرى التي اتضح تأثيرها في تفسير الطوسي وهي نوعان :

أ. الألفاظ الكلامية: وهي الألفاظ التي تغيرت دلالتها بعد ظهور علم الكلام وما صاحبه من إبداع فكري وجدلٍ عقلي، فعلم الكلام: (( علم يُعِث فيه عن ذات الله تعالى وصفاته وأحوال الممكنات من المهدأ والمعاد على قانون الإسلام ...))(٦). وقد نشأ هذا العلم في دائرة الفكر الإسلامي ، وتأثر بعد ذلك بالمنطق والفلسفة ، ولاسيما بعد ظهور الفرق الإسلامية ، مما أضفى عليه منهجا تفكيريا خاصا به ميزه من سائر العلوم ، فقد عُوف بجملة من الألفاظ التي استعملت في اصطلاح المتكلمين وعرفهم ، فانتقلت تلك الألفاظ من دلالتها اللغوية الأصلية الى دلالتها الاصطلاحية الجديدة الحابثة بعد تطور الحياة الفكرية وظهور الجدل العقيدي ، لتوافق هذا العلم الجديد .

وقد ذكر الطوسي طائفة من هذه الألفاظ في أثناء تفسيره لآي الذكر الحكيم فوقف عندها شارحاً ومفسراً وموازناً بين دلالتها الأصلية ، ودلالتها الكلامية ، فمن ذلك :

1. القديم: وهو صبيغة مبالغة من الفعل قيم على زنة (فَعيل) ، وأصله في اللغة: التقيّم في الوجود ، بمعنى العتيق ، وهو نقيض الحدوث<sup>(٤)</sup>.

وقد فسر الطوسي هذا اللفظ الوارد في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ تَالَسُ إِنَّكَ لَفِي ضَلَاكَ الْقَلَدِيمِ ۗ [ يوسف : ٩٥] قائلاً : ((القديم في اللغة : هو كلّ شيء متقدم الوجود ، وفي عرف المتكلمين عبارة عن الموجود لم فيل ))(٥).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المزهر ۲۷/۱ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الخلود ١ / ١٧٩ ، والسوء ١ / ٢٢١ ، والرباط ٣ / ٩٥ ، المائدة ٤ / ٥٩ ، والجنة ٤ / ٣٦٧ ، والعمل والمعمول ٨ / ١٤٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> التعريفات ١٠٤ ، وينظر: المعجم الفلسفي: جميل صليبا ٢/ ٢٣٥ ـ ٢٣٦ .

<sup>(</sup>غ) ينظر (قدم): الصحاح ٥/٧٠٠، ولسان العرب ٢ / ٤٦٥، والمعجم الصافي ٥١٨ .

<sup>(°)</sup> التبيانُ ٦ ( ١٩٣ ، ويُنظر: ٩ / ٢٧٣ .

وهذا اللفظ من الألفاظ التي أضفى عليها المتكلمون دلالة خاصّة بهم ، واستعملوها في جدلهم العقيدي وجعلوها من صفات الذات الإلهّية ، مع أنها لم ترد في وصف الله في القرآن أو السنّة أو الأثر (١).

وأكثر ما يستعمل لفظ (القديم) باعتبار الزمان (٢)، فيكون عندئذ الشيء الموصوف به على نوعين : قديم بالقياس ، وهو شيء زمانه في الماضي أكثر من زمان شيء آخر هو قديم بالقياس إليه ، وقديم مطلق ، وهو الشيء الذي وجد في زمان غير متناه (٦).

أُما إذا استُعمل لفظ (القديم) باعتبار الذات ، فلا يطلق إلا على الذات الإلهّية ؛ لأَنه الواحد الحقّ الذي ليس له مبدأ لوجود ذاته أو مبدأ أوجب وجوده ، تعالى الله عما يقول الظالمون علّوا كبيرا (٤٠) .

والمراد بالضلال في الآية الخطأ والذهاب عن الصواب في مبالغة يعقوب في الحزن على ابنه يوسف وحبه له ، ولا بولد بها الضلال عن الدين (٥). وإنها وصف الضلال بالقيم على وجه المبالغة في الوصف ، مع أنه ليس بأزلي الوجود (٦) ؛ وذلك لأن أبناء يعقوب كانوا يرون أنهم أحق بحب أبيهم من يوسف ؛ لأنهم عصبة بأيديهم شؤون البيت وحماية الأسرة ، ولذا وصفوا أباهم بالضلالة عن طريق الحكمة لتفضيله يوسف عليهم (٧)، وعيشه بالأماني البعيدة فيما كان يرجو من عوده بعد موته (٨).

٢. الإنشاء ونهو مصدر الفعل أنشأ ، وأصله في اللغة : الخلق والابتداء ، وانشأ الله الخلق أي ابتدأ خلقهم (٩) .

قال تعالى: ﴿ وَكُمْ وَصَمَنًا مِن قَرِيْتِ كَانَت ظَالِمَةً وَأَنشَأَنَا بَعْلَهَا قُومًا آخَرِينَ ﴾ [الأنبياء: ١١]

إذ فسر الطوسي (الإنشاء) بأنه: ((يجاد الشيء من غير سبب يولده... ومثل الإنشاء الاختراع والابتداع. هذا في عرف اللغة. فأما في عرف المتكلمين، فالاختراع هو ابتداع الفعل في غير محل القدرة عليه))(١٠). وفرق بين (الإبتداع) و (الاختراع) تفريقاً دقيقاً فبّن: ((أنّ الابتداع فعل مالم يسبق الى مثله والاختراع فعل مالم يوجد سبب له، ولذلك يُقال: الدِدعة والسُنة، فالدِدعة إحداث مالم يسبق إليه

<sup>(</sup>١) معجم مفردات ألفاظ القرآن : (قدم) ٤١١ .

<sup>(</sup>۲) المصلور نفسه .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> المعجم الفلسفى: مراد و هبة ۲٦۲.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> المصدر نفسه .

<sup>(°)</sup> ينظر: جامع البيان ٦١/١٣، وجواهر الحسان ٤ / ٤٢٣، ومجمع البيان ٣ / ٢٦٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيآن ۲ / ۱۹۳ ، ومجمع البيان ۳ /۲۲۲ . (<sup>۷)</sup>

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الميزان ۱۱ / ۲۲۹ (<sup>۸)</sup> الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ۱ / ۵۲۰

<sup>(</sup>٩) العين ٢٨٨٢٨٧٦ ، وأساس البلاغة ٤٥٥ ، ولسان العرب ١٠٠١ .

<sup>(</sup>۱۰) التبيان ۷ / ۲۳۶ .

مّم خالف السنة،ولا يوصف بالاختراع غير الله؛ لأن حده ما أبتدئ في غير محلّ القدرة عليه...)) (١) ، وبّين أنّ الخَرَع لغة مو القَطع والاجتزاء (٢) .

ولم يرد لفظ الاختراع في القرآن الكريم ، وإنما ورد الفعل (أنشأ) بصور مختلفة .فمن ذلك قوله تعالى ( قَلُ هُو اَلْنَ عَلَى الْمَالَى الْمَالَكَ عَلَى الْمَالَكَ عَلَى الْمَالَكَ اللّهُ الْمَالَكَ اللّهُ اللّه

والاختراع<sup>(۱)</sup>.أو الإبداع ،وهي جميعها تدلّ على ابتداء خَلق الشيء وإنشاء صفته بلا احتذاء ولا اقتداء <sup>(1)</sup>. واختصّ الإنشاء بإيجاد الشيء وتربيته ، وأكثر ما يقال ذلك في الحيوان <sup>(۱)</sup> ، واختصّ وصف الإبداع بأنه لله تعالى ؛ لأنه إيجاد الشيء من غير آن ولازمان ولامكان ، فُقال (بديع السماوات والأرض) : أي مُبدعها <sup>(۱)</sup> وقيل : هو إيجاد الشيء من لاشيء <sup>(۱)</sup> ، وقيل هو اختراع الشيء دفعة ، وهو أمر يناسب الحكمة .

أما الاختراع فه و إحداث الشيء من لاشيء ، وهو أمر يناسب القدرة ، وقيل لافرق بينهما وإنما الإبداع والاختراع والخلق والإيجاد ألفاظ متقاربة المعاني (^) .

٣- الَجسير: هي صيغة مبالغة من جسر ، والَجسر هو إدراك العين . وقد يُطلق مجازاً على القّوة الباصرة (٩) .

قال تعالى: (يَوكَ أُحَلَهُ مُرْلُو يُعَمَّى أَلْفَ سَنَّمِ مِمَا هُ وَبِمْزَ حَزِحِمِ مِنَ الْعَلْمَابِ أَن يُعَمَّى وَاللّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ } [ البقرة: ٩٦] وقد علّق الطوسي على لفظ البصير بقوله: (( وعند المتكلمين المُبصرات المُبصرات ، والبصير هو الحيّ الذي لاآفة به ؛ لأنه يجب أن يُبصر المُبصرات إذا وجدت ، وليس أحدهما هو الآخر ...))(١) فالمُبصر في اللغة اسم فاعل من (أَبصَر) ، ويراد بها

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۳٤/۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> لسان العرب (خرع) ۸ / ٦٩ .

<sup>(</sup>٣) جوآهر الحسانُ ١ /٥٠٦ ، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢ /٨٢٠ ، ومجمع البيان ٤ / ٤١ .

<sup>(</sup>١٤) معجم مفرادت ألفاظ القرآن : (بدع) ٣٦ .

<sup>(°)</sup> المصدر نفسه: (نشأ) ٥١٣ .

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه ٣٦. (٧)

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> التعریفات ۱۳ . <sup>(۸)</sup> الکلیات ۲۹ ـ ۳۰ .

<sup>(</sup>۹) ينظر: (بصر) لسان العرب ٦٤/٤ ، الكليات ٢٤٧ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱/ ٣٦٠، وينظر: مجمع البيان ١/ ١٦٥.

كلّ حيّ يُبصر الموجودات الطبيعية حوله ، على حين يشترط المتكلّمون فيه أن يكون مدركاً لما يرى على وجه المحقيقة ، أما ( البصير ) فهو على وجهين : (( أحدهما المختصّ بأنه يدرك المبصر إذا وجد ، وأصله البصر وهو صحّة الرؤية ، ويؤخ ذ منه صفة مبصر بمعنى راء ، والرائي هو المدرك المرئي ... والآخر : البصير بمعنى العالم تقول منه : هو صير ، وله به

بصر . وَصِيرة أي :علم )) (٢) ، ذلك أنّ الصير هو من كان له صيرة وهي ((نور القلب الذي به يُ سَتبصر)) (٣) . وقيل هي ((قوة في القلب تُ درك به المعقولات)) (١) ، والصيرة للقلب كالصر للبدن سميت بها الدلالة ؛ لأنها تجلّي لها الحق (٥) ؛ ولأنها نفاذٌ في القلب، وقيل: هي العِرة (٦) .

ويفسر لفظ (بصير) في الآية بأن الله عالم بأعمال عباده مطلع عليهم، ما أعلنوا وما أسروا ، أشاهد الأشياء كلّها ظاهرها وباطنها بغير جارحة ، محيط بها وحافظ لها حتى يجازيهم بها ؛ وفي ذلك تشديد للوعيد (٢) .

وهناك أمثلة أخرى من هذا النوع $(^{(\wedge)}$ .

#### (ب) الألفاظ الفلسفية والمنطقية:

شاعت هذه الألفاظ في ظلّ الإسلام بعد اتصال العرب المسلمين بالتراث اليوناني ، فت رجمت كتب أرسطو وسقراط وأفلاطون إلى العربية وظهرت حركة الفلسفة الإسلامية التي جمعت بين التراث الإسلامي والفلسفة اليونانية ،وسعت للإقرار بوجود إله واحد لا شريك له .

وعلم الفلسفة : هو علم حقائق الأشياء،والعمل بما هو أصلح،وهي قسمان:نظري وعملي (٩) .

أما علم المنطق: فهو علم يعصم الذهن عن الخطأ في اقتناص المطالب المجهولة من الأمور الحاصلة بالمولمة وفائدته تمييز الخطأ من الصواب فيما يلتمسه الناظر في الموجودات وعوارضها ليقف على تحقيق الحق في الكائنات بمنتهى الفكر (١٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الفروق في اللغة : ٧٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الكشاف ۲/ ۲۲ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> الكليات ٢٧٤ <sub>.</sub>

<sup>(°)</sup> مجمع التبيان ٢/٥٣٥.

<sup>(</sup>۲) العين (بصر) 117 / 117 . . ( $^{(7)}$  العين (بصر) 117 / 117 . والجامع لأحكام القرآن 1 / 107 . وإرشاد العقل السليم 1 / 107 . .

<sup>(^)</sup> ينظر: حدّ الكلام ١ / ٦٨ ، والقتل والموت ١ / ٢٢٣ ، والجدل ٢ / ٢٠١ ، واللطف الإلهي ٢ /٣٥٤ ، والعلم والمعلوم ٢ / ٩ ، ٣٩٣

<sup>(</sup>٩) الحدود الفلسفية (ضمن المصطلح الفلسفي عند العرب): الخوارزمي الكاتب ٢٠٦ ـ ٢٠٧ . (١٠) مقدمة ابن خلدون: ٤١٧ ، وينظر: مدخل إلى علم المنطق: مهدي فضل الله ٢٠٠.

وقد استعمل جملة من الألفاظ في ميدان هذين العلمين حملت معنى اصطلاحيا جديدا ، فُسي أصلها الأول ، واختصت بالدلالتين المنطقية والفلسفية ، إذ مرَّ المصطلح الفلسفي بمرحلتين هامتين هما :(١)

الأولى: تحديد المصطلح والتواضع عليه ، أو التعارف على الأخذ به .

والثانية: انتشار ذلك المصطلح في الدراسات الفلسفية التي ازدهرت في القرن الرابع للهجرة.

وقد وردت في التبيان ألفاظ فلسفية ومنطقية كثيرة تتبئ عن تأثّر الطوسي بهذين العلمين ، بما يدلّ على سعة اطلاعه وتتّوع ثقافته ، الأمر الذي جعله محيطاً باصطلاحات علوم عصره والعصور لتى سبقته ، ومن أهم هذه الألفاظ:

١. الإرادة : وهو مصدر الفعل (أراد) ، أصله في اللغة : أحبّ ، فأراد الشيء إرادة ورْية : أحبّه وعني به وطلبه (٢) .

وقد عني الطوسي بمفهوم الإرادة ، فذكره وحد أبعاده في أكثر من موضع ، وكان حريصاً على تحقيق معناه الدقيق ، لذا فرق بينه وبين المحبة بعد أن عدهما من جنس واحد ، فقال : (( والمحبة هي الإرادة إلا أنها تأضاف إلى المراد تارة ،وإلى متعلق بالمراد أخرى ، نحو أن تقول : أحب زيداً ، وأحب إكرام زيد ، ولاتقول في الإرادة ذلك ؛ لأنك تقول أريد إكرام زيد ... ولاتقول : أريد زيداً ... ))(٦) فالمحبة تكون للشخص نفسه ، وللأمورالمتعلقة به ، أما الإرادة فلا تكون إلا للمتعلقات فقط .

ولهذا فإن المحبة تستدعي في جملتها تقدير محذوف وليس كذلك الإرادة ؛ لأنك ((إذا قلت: أحب زيداً ، معناه أريد نفَعه أو محه ، وإذا أحبّ الله تعالى عبداً فمعناه أنه يريد ثوابه .. وإذا قال: أحبّ الله معناه :أريد طاعت َه وإتباع أوامره ، ولأيقال :أريد زيداً ولا أريد الله ..))(٤) .

وهو يشترط في المحبّة الرغبة الصادقة المنافية للكراهة ، على حين لا يشترطها في الإرادة ، لذا فإنّ الإنسان قد يفعل ما يكره عليه ، قال : (( وإنما قلنا : إنها من جنس الإرادة ، أي المحبّة ؛ لأنّ الكراهة تتافيها ولا يصح اجتماعهما ؛ ولأنها تتعلّق بما يصح حدوثه لا كالإرادة ، فلا يصح أن يكون محبّاً للإيمان كارها له ، كما بينا في أن يكون مويداً له وكارها ))(٥) . وفرق الشيخ بين (الرضا) و (الإرادة) على أساس زمان الحدث ؛ إذ (( الرضا هو الإرادة إلا أنها لاتسمى بذلك إلا إذا وقع موادها ولم يتعقّبها كراهية ،فتسمى حينئذ رضا . فأما الإرادة لما يقع في الحال أو فيما يُفعل بعد ، فلا تسمى

<sup>(</sup>١) المصطلح الفلسفي عند العرب: عبد الأمير الأعسم ١٣.

<sup>(</sup>۲) ينظر: (ريد): لسان العرب ۳ / ١٩١.

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲ / ٤٣٨ . (٤) التبيان ۲ / ٦٢ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٢ / ١٤٤

رضا))(۱) وقد تأتي إرادة الفعل موافقة لرغبة الداعي الى الفعل ، ولكّنها لاتعدّ بمثابة طاعة الأوامر ، فإنّ ((موافقة الإرادة قد تكون طاعة وقد تكون غير طاعة ، إذا لم تقع موقع الداعي الى الفعل نحو : إرادتي لأن يتصدّق زيد بدرهم من غير أن يشعر بذلك ، فلا يكون بفعله مطيعاً لي ، ولو فعله من أجل إرادتي لكان مطيعاً ، وكذلك لو أحسّ بدعائي الى ذلك، فمالَ معه ))(1).

وقد عرف الفلاسفة والمناطقة الإرادة بتعريفات عدة : فقيل هي ((قوة فيصد بها الشيء دون الشيء)) (٢) . وقيل ((هي قوة فيها إمكان فعل أحد المتقابلين على السواء)) أو ((هي النزوع من إحساس أو تخلي)) (٥) .

7. الاستدلال والدليل: وهما لفظان مشتقان من الفعل دلّ، وأصله في اللغة هدى وسلّد ، وأبان الشيء بأمارة معينة. والدليل هو الدالّ الذي يُستدلّ به على المدلول، وهو الأمارة في الشيء (٦)

والاستدلال في اصطلاح الفلاسفة هو: تقرير الدليل لإثبات المدلول ، سواء أكان ذلك من الأثر إلى المؤثّر أم بالعكس ( $^{(Y)}$ ) ، وهو استكشاف الأسباب بالوقوف على العلاقات القائمة بين الأشياء ( $^{(A)}$ ) . أما الدليل فهو فاعِل الدلالة ، وهو المرشد المطلوب ، ويراد به العلامة المنصوبة لمعرفة المدلول بصحيح النظر ( $^{(P)}$ ) .

وقد استعمل الطوسي هذين المصطلحين في الوصول إلى المعاني الثواني التي يمكن استنباطها من ظاهر الآيات (الوانجده يصرّح بهما تارة ويقصد إليهما قصداً معنوياً تارة أخرى، وممّا صرّح فيه بالدليل والإستدلال تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَالْلَايِنِ كُفَّ وَا كُذَبُوا بِأَيْنَا أَوْلِئِكَ أَصْحَابُ النَّاسِ هُمُ فَيِهَا خَالِكُونَ ﴾ [البقرة: ٣٩] ، إذ قال: ((والاستدلال بهذه الآية على أنّ من مات صرّاً على الكفر، غير تائب منه، فكنّب بآيات ربه، فهو مخلّد في نارجهنم، صحيح ؛ لأنّ الظاهر يفيد ذلك. والاستدلال بها على أنّ عمل الجوارح من الكفرمن حيث قالوا: (كنّبوا بآياتنا) ، فبعيد؛ لأنّ التكذيب نفسه . وإن لم يكن كفراً وهو لا يقع إلاّ من كافرٍ . فهو دلالة عليه كالسجود للشمس وغيره ))(۱).

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۰ / ۳۹۱ ، وينظر: ٥ / ۲۱۹ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲ /۶۳۹ ، وينظر: ۳ / ۱۶.

<sup>(</sup>٣) الحدود الفلسفية ٢١٤.

<sup>(</sup>٤) تهافت التهافت: ابن رشد ٩

<sup>(°)</sup> أهل المدينة الفاضلة: ابن رشد ٢٠، وينظر المعجم الفلسفي (مراد) ٧

<sup>(</sup>٦) مقاييس اللغة (دلّ) ٢ / ٢٥٨ ، ولسان العرب (دلل) ١١ / ٢٤٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> المعجم الفلسفي (مراد) ۷

<sup>(^)</sup> مدخل الى علم المنطق ٢٢ . (<sup>9)</sup> الكلبات ٤٣٩ .

<sup>(</sup>۱۰) التبيان ۱/۱ ۱۸،۷۲،۱۸،۷۲،۱۸،۷۲،۱۸،۷۲،۱۸،۷۲،۱۱۷،۱ فرستان (۱۸،۷۲،۱۸،۷۲،۱۸۰۸)

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۷۷/۱ ـ ۱۷۸

ومن أمثلة مايقصد فيه إلى الاستدلال معنوياً تفسيره قوله تعالى: ﴿عَلَمُ الْإِنْسِنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ [العلق:٥] ، إذ استدلّ من الآية على ((متنان من الله تعالى على خلقه، بأن علّمهم ما لم يكونوا عالمين به ، إما بخلق العلوم في قلوبهم من الضروريات أو بنصب الأدلّة لهم على الوصول إليها فيما لم يعلموه ضرورة ، وذلك من أعظم ذ عم الله تعالى على خلقه ، وفي ذلك دلالة على أنه تعالى عالم ؛ لأن العلم لا يقع إلا من عالم ))(٢) .

٣. البرهان : هو اسم مشتق من الفعل أوهن ، أصله في اللغة : وهن يرهن وهنة : إذا أقام الحجة القاطعة ، فالبرهان الحجة والدليل (٦) .

وقد ذكره الطوسي وأراد به جملة من المعاني المفسّرة له ، قال : (( البرهان والحجّة والدلالة والبيان بمعنى واحد ، وهو ما أمكن الاستدلال بمعلى ما هو دلالة عليه ، مع قصد فاعله واليان بمعنى واحد ، وهو ما أمكن الاستدلال بمعلى ما هو دلالة عليه ، مع قصد فاعله والدلالة المعنى واحد ، وهو ما أمكن الاستدلال بمعلى ما هو دلالة عليه ، مع قصد فاعله والدلالة المعنى واحد ، وهو ما أمكن الاستدلال بمعلى ما هو دلالة عليه ، مع قصد فاعله والدلالة والدلالة المعنى واحد ، وهو ما أمكن الاستدلال بمعلى ما هو دلالة عليه ، مع قصد فاعله والدلالة والدلال

وفرق بينهما في موضع آخر نقلاً عن علي بن عيسى الرّماني وهو أنّ: (( البيان إظهار المعنى في نفسه بمثل إظهار نقيضه ، والبرهان إظهار صحته بما يستحيل في نقيضه ، كالبيان عن معنى قدم الأجسام ومعنى حدوثها . فالبرهان يشهد بصحة حدوثها وفساد قدمها))( $^{\circ}$ ) . وقال أيضا : (( البرهان إظهار صحة المعنى وفساد نقيضه ... )) ( $^{\circ}$ ) وهذا ، يعني أن البرهان لديه هوالحجّة التي قدمها المتكلم أو الكاتب لإثبات أمر أو حقيقة ونفي ما يناقضها أو يخالفها ، ويعرّفه الفلاسفة بأنه (( قياس يقيني ))( $^{\circ}$ ) أو هو (( القياس المؤلف من اليقينات سواء كانت إبتداء وهي الضروريات أو بواسطة وهي النظريات ... ))( $^{\circ}$ ) . والقياس :(( مؤلّف من قضايا متى سَلمت ، لزم عنه لذاته قول آخر المراد إثباته  $^{\circ}$ )

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۱،۳۹۰

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> لسان العرب(برهن) ۱۳ / ۱۰

<sup>(</sup>٤) التبيان ١ / ١١١ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٥ / ٣١١ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ٤ / ٣٩٠.

<sup>(</sup>٧) المبين في شرح ألفاظ الحكماء والمتكلمين (ضمن المصطلح الفلسفي عند العرب): الأمدي ٣٤٠

 $<sup>(^{\</sup>Lambda})$  المعجم الفلسفي (مراد) ۳۱

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المنطق : محمد رضاً المظفر ۲۱۹ . <sup>(۲)</sup> بنظر: المصدر نفسه ۱۹۰ ـ ۲۰۰ .

3. الجواهر والأعراض: أصل الجُوهر في اللغة: كلّ حجرٍ يُستخرج من شيء ينتفع به . وجوهر كل شيء مأستفاد منه (<sup>7)</sup>، وقيل: هو فارسي معرب (<sup>3)</sup>. والعرض له معانٍ عدّة ، فهو خلاف الطول ، وهو من عرض الشيء ورؤيته ، والعارض هو الطارئ من حوادث الدهر التي تصيب الإنسان ، والتعرض هو الاعتراض في الطريق (<sup>6)</sup>.

وقد ذكر الطوسي هذين المصطلحين متلازمين في تفسيره لطائفة من الآيات ، وأشار الى عدد من صفاتهما ، وهي :

١. إن الجوهر يشغلُ حيزاً ، والعرض يحلّ في الجوهر من غير أن يشغل حيزاً (٦) .

٢ . إن الجوهر يختص بوقت معين لوجوده ، والعوض لايصح عليه البقاء الدائم بل هو متغير ، فلا يوجد إلا حيث يوجد الجوهر (٧) .

ت . يجوز انتقال الجواهر في التوارث ، ولايجوز انتقال الأعراض في ذلك إلا على سبيل المجاز ،
 كقولهم : العلماء ورثة الأنبياء يرثون علمهم (^) .

والجوهر في اصطلاح الفلاسفة والمناطقة هو: الشيء القائم بنفسه الحامل لغيره ، الذي لايفتقر وجوده الى شيء مثل: حَجر ، ورَجُل (٩). وهو أول المقولات العشر التي قال بها أرسطو في كتابه المسمى قاطيغورياس أو المقولات (١٠) أما العرض فهو المقولة الثانية في كتاب أرسطو (١١) ، ويعرّف بأنه ما لا يقوم بنفسه وإنما يحلّ في جَوهر أو في محلّ أو في موضوع (١٢).

وقد وردت في التفسير ألفاظ من هذا النوع كثيرة (١٣)، فضلاً عن ظهور أثر الثقافة المنطقية والفلسفية للطوسي على طريقة شروحه للألفاظ، فكثيراً ما يحدّها بحدود فلسفية، ومنها قوله: (( الرجل هو إنسان خارج عن حدّ الصبي من النُكران، وكلّ رجل إنسان، وليس كلّ إنسان رجلاً؛ لأنّ المرأة إنسان)(١)، وكذلك قوله: (( الصبان والظنّ واحد، وهو ما قوي عند الظانّ كون المطنون على ما ظنّه مع تجويزه أن يكون على غيره، فبالقّوة يتميز من اعتقاد التقليد والتخمين، وبالتجويز على ما ظنّه مع تجويزه أن يكون على غيره، فبالقّوة يتميز من اعتقاد التقليد والتخمين، وبالتجويز

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> لسان العرب : ( جو هر ) ٤ / ١٥٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> جمهرة اللغة : ( جو هر ) ۲ / ۸۷ .

<sup>(</sup>١) لسان العرب ( عرض ) ٧ / ١٦٥ ـ ١٦٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٥ / ٤٨٤ . (<sup>۷)</sup> التبيان ٥ / ٣٣٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) التبيان ٤ / ٤٨٢ .

<sup>(</sup>۱۰) المنطق أرسطو

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۱)</sup> المنطق : <sup>(۱۲)</sup> الحدود ۲۵۰ .

<sup>(</sup>۱۳) ينظر: الفساد ۲/۰۳، ۹ /۷۱، والتسلسل ۱۳۰/٤ ، والسبب والمسبب ۲۲۸/٤ ، والبطلان ۲۸-۹-۲۰ العلة والمعلول ه / ۲۳ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤ / ٤٣٩.

يتميز من العلم ؛ لأن مع العلم القطع))(٢) إذ يتضح أثر التحليل الفلسفي الذي لايتناول الأشياء كما هي أو كما تظهر للحواس ، وإنما يحلّلها على وفق ما يتصوّره الإنسان في فكره عن الأشياء والموجودات(٣) ؛ لأنّ الدلالة الفلسفية تحتاج إلى صورة ذهنية تستقى من الفكر أو الواقع المادي الذي تُمثل اللغة ظاهرته العقلية الكبرى(٤).

## ثانياً: الألفاظ الإسلامية :

يعد الإسلام حدثاً مهماً في تاريخ الإنسانية عامة والأمة العربية خاصّة وفقد جاء بمفاهيم وقيم تتناسب والعقيدة الجديدة ، وقدم فكراً إنسانياً عظيماً عبر عنه القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة ، وكان القرآن الكريم معجزة الإسلام الكبرى الذي صار قدوة لكلّ خطيب وشاعر ومنشئ وأديب ، ولذلك كلّه كان من الطبيعي أن يكون له أثر في العربية ولاسيّها في دلالات ألفاظها، يقول ابن فارس: (( كانت العرب في جاهليتها على إرث آبائهم في لغاتهم وآدابهم ونسائكهم وقرابينهم ، فلّما جاء الله جلّ ثتاؤه بالإسلام حا لت أحوال ونسخت ديانات وأبطلت أمور ، و فقلت من اللغة ألفاظ من مواضع إلى مواضع أخر بزيادات زيدت ، وشرائع شرّعت ، وشر رائط شرطت ، فعفى الآخر الأول ))(٥).

ويمتك الشرع ولاية التصرف في الألفاظ كما يمتلكها أهل اللغة ، ورّها كانت هيمنته أقوى من هيمنة اللغة نفسها ؛ ((لأنّ الشرع إذا أوجب ذلك كان في بابه أقوى مما تقتضيه اللغة ))(١) ، وإنها جاز انتقال الألفاظ اللغوية إلى الدلالة الإسلامية ؛ لأنّ المعاني متغيرة والألفاظ ثابتة(١)؛ ولذلك فهي تنتقل من أصلها اللغوي إلى ميادين وعلوم عدّة ، وبعد أن يشيع استعمالها في الوضع الشرعي أو العلمي الجديد تصد بح مستقرة على دلالتها المستحدثة حتى يُنسى أصلها الأول ، فتصير كالحقيقة ، ولذلك تسمى (الحقيقة المجازية) ، وتعرف بأنها ((اللفظة التي يستفاد من جهة الشرع وضعها لمعنى غير ما كانت تدلّ عليه في أصل وضعها اللغوي ))(١)، وقد لا تخرج عن ذلك الأصل بل تبقى مرتبطة به ، ولكلّ لفظة منها اسمان: لغوي وشرعي (١).

وتُعد عملية توليد الألفاظ الإسلامية من و سائل نمّو اللغة ، ومن مظاهر تغّرها الدلالي على سبيل التوسّع في القول والتخصيص في الدلالة ؛ ذلك أنّ لهذه الألفاظ دلالات أصلية مستقاة من المعجم ،

<sup>(</sup>۲) التبيان ٤ / ٣٨٥ <u>.</u>

<sup>(</sup>۲) معانى الكينونة والفلسفة التحليلية: سامى أدهم(بحث) ٥٨.

<sup>(</sup>٤) البحثُ الدلالي عند ابن سينا ١٣٠ ـ ١٣١ .

<sup>(°)</sup> الصاحبي ٧٨

<sup>(1)</sup> المغني في أبواب التوحيد والعدل ٥/ ١٩٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup>المصدر نفسه ٥ /١٧٢ ـ ١٧٣ .

<sup>(</sup>۱) مفتاح العلوم: السكاكي ۱۷۰، والطراز المتضمن لأسرار البلاغة ۱ /۵۰، والتلخيص في علوم البلاغة: القرويني ۲۹۲، وينظر بحوث لغوية ۷۳، ومعجم المصطلحات البلاغية ۲۵۰/۲

<sup>(</sup>۲) الصاحبي ۸٦ .

ثّم تُصبح مصطلحات دعت الحاجة إليها في الإسلام . وبين الدلالتين علاقة واضحة ، وتمثّل هذه الألفاظ أول باب من أبواب التجّوز في حياة اللغة بعد ظهور الإسلام ، الأمر الذي يعكس الأثر الحي للدين الإسلامي في حياة اللغة العربية ودلالة ألفاظها (٣).

وقد عني علماء العربية بالألفاظ الإسلامية وتناولوها في كتبهم المؤلّفة في التفسير والحديث. ومن أشهرهم ابن قتيبة في كتابيه (تفسير غريب القرآن) و (تفسير غريب الحديث)

إذ ذكر طائفة منها ، ولذا يرجّح أن يكون هو واضع نواة هذا اللون من الدراسة ، حيث أرسى اللبنة الأولى التي تأسست عليها دراسات اللغويين من بعده (٤) .

وألّف فيها تأليفاً منفرداً أبو حاتم الرازي كتابه ( الزينة في الكلمات الإسلامية ) درس فيه طائفة منها ، وبين أصولها اللغوية وصلتها بدلالتها الشرعية .

ومع أنّ علماءنا قد اتفقوا على وقوع الألفاظ الموفية وأقروا بانتقالها إلى حقيقة عُوفية ثابتة بلا خلاف ، فإنهم قد اختلفوا في وقوع الألفاظ الإسلامية ومدى ثبوتها ، وكيف حدثت عملية نقلها الى الشرع ؟ وكانوا في هذا الخلاف على مذاهب عنّة نوجزها بما يأتي :

المذهب الأول : مذهب المعتزلة القائلين بوقوع الألفاظ الإسلامية ونقلها نقلاً كلياً من دلالتها الأصلية الى الشرعية (٥) ؛ لأنها لأيهم منها عند إطلاقها إلا معانيها الجديدة التي جاء بها الشارع ، ولا يخطر ببال السامع معناها الأول ، كلفظ المؤمن والفاسق والكافر والصلاة والزكاة والصوم (٦) .

المذهب الثاني: مذهب أبى بكر الباقلاني الأشعري الذي أنكر رأي المعتزلة ، وقال بعدم انتقال الألفاظ الإسلامية بل هي باقية على أصل وضعها اللغوي ؛ لأنّ الإسلام تصرّف بوضع الشروط وليس بتغيير الوضع ، فالصلاة هي دعاء في اللغة والشرع(١).

المذهب الثالث: هو مذهب العلماء المتوسّطين بين المذهبين السابقين ، إذ جاء رأيهم رداً على من سبقهم ، ويقول أصحابه بوقوع النقل في دلالة الألفاظ الإسلامية ، ولكنه ليس نقلاً كلياً ، إذ تبقى المناسبة والصلة قائمة بين الدلالتين ، ومن أشهر من قال به :الجويني(٢) (ت ٤٧٨هـ) والغزالي(٣)

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> در اسات في القرآن ٣٦.

<sup>(</sup>٤) المباحث اللُّغوية والنحوية عند ابن قتيبة ١٠٧ .

<sup>(°)</sup> المعتمد في أصول الفقه ٢٤/١ ، وينظر: البحث الدلالي عند المعتزلة ١٣٠ ـ ١٣١ . (<sup>١)</sup> الإحكام في أصول الأحكام ١ / ١٣٥ ، وإرشاد الفحول: الشوكاني ٢٢ .

<sup>(</sup>١) شُرح اللمع في الأصول: الباقلاني ١ / ١٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) البرهان في أصول الفقه: الجويني ١ / ١٧٧ وينظر: البحث اللغوي عند الجويني: هادي الشجيري ٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> المستصفى علم الأصول ١ / ٣٣٠ ـ ٣٣١ ، وينظر: البحث الدلالي عند الغزالي ١١٢ .

وعلى بن حمزة العلوي (٤) (ت ٧٤٩هـ) الذين أيدوا فكرة التوسط وقالوا بأن الشرع زاد في مقتضى تلك الألفاظ حتى صارت في معانيها الشرعية حقائق ولا سبيل الى إنكار ذلك .

المذهب الرابع: وهو ماتفرد به الفخر الرازي حين قال: إن هذه الألفاظ تطلق على معانيها على سبيل المجاز من الحقائق اللغوية<sup>(٥)</sup>.

وقد كتب كثير من المحدثين (٦) في هذا الخلاف والرد عليه ، لذا فإن البحث يبتعد عن الإطالة والوقوف عنده ، وإنما أوجز بالكلام على المذاهب الأربعة تمهيداً للوقوف على رأي الطوسي ، وتحديدا لمذهبه من هذه الألفاظ ، ومدى توافق المحدثين معه .

وقبل التوقف عند رأيه لابد من تحديد موقف هذا البحث من قضية الألفاظ الإسلامية ومادار حولها من خلاف ، والراجح في كل ذلك ، ما يفرضه واقع حال تلك الألفاظ وهو المذهب الثالث القائل بوجود علاقة حتمية بين المعنى اللغوى والمعنى الإسلامي لتلك الألفاظ ؛ لأن الإسلام جاء بلسان العرب ، ولابد أن تبنى مصطلحاته على ما تعارف عليه العرب وألفوه. وهو الرأى الراجح لدى أغلب المحدثين (٧) ؛ وذلك لأن ((معظم المصطلحات الفقهية الإسلامية في العبادات وغيرها ... محول عن معان لغوية عامة إلى معان اصطلاحية خاصّة عن طريق القصد والتعّد))(^).

ومن المفيد الإشارة إلى أن اختلاف العلماء الأوائل في الألفاظ الإسلامية ، كان في طريقة نشوئها ، لا في حقيقة وجودها ، فهم جميعاً متفقون على ذلك ، ولم يكن اختلافهم إلا من اختلاف نظراتهم ومناهجهم في فهم النص القرآني وتفسيره ، لأن هذه الألفاظ أحدثت تغيراً دلالياً كبيراً له آفاقه المتجَّدة وله استعمالاته المتعَندة ، الأمر الذي أنى إلى تعند المناهج التحليلية والنظرات التفسيرية لهذه الألفاظ (١).

## رأى الشيخ الطوسي:

عني بالألفاظ الإسلامية ، وكان له وقفات دلالية جديرة بالعناية ، لكنه لم يسمها بهذه التسمية ،ولم يتَّحدث عن كيفية نشوئها ، ولم يخُض طويلاً في خلافات العلماء حولها ، وإنما كان يقف شارحاً ومفسّراً فيؤكد نسبتها إلى الشرع تارة ، ويكتفي بشرحها لغوياً تارة أخرى ، وقد وردت هذه الألفاظ في تفسيره على نوعين:

 $<sup>^{(3)}</sup>$  الطراز المتضمن لأسرار البلاغة ١ / ٥٦ ـ ٥٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> المحصول في علم أصول الفقه١/١/٥١ ، وينظر: البحث اللغوي عند فخر الدين الرازي ٣٥٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> التصور اللغوي عند الأصوليين ٨٧ ـ ٧٩ ، ونحو وعي لغوي : مازن المبارك ١٠٨،والتطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم: عودة خليل أبو عوده ٨٧ ، وأثر الدلالة النحوية واللغوية في استنباط الأحكام من آيات القرآن التشريعية عبد القادر السعدى ٣٤ ـ٣٥.

رن ينظر: المصادر أنفسها.
 (۱) اللغة العربية معناها ومبناها ٣٢٢ .

<sup>(</sup>۱) در اسات في القرآن ١٠٦.

- (١) ألفاظ إسلامية عامة تتعلق بالشريعة والعقيدة الإسلامية وأركانها وأجزائها .
  - (٢) ألفاظ إسلامية خاصّة تتعلق بعلوم القرآن وعلمي الفقه والأصول . وسقف البحث على نماذج لكلّ منها وعلى النحو الآتي :

## (١) الألفاظ الإسلامية العامة:

وتسمّى أيضاً الألفاظ الشرعية ، وقد كان للطوسي في تناولها أسلوبان (٢):

أحدهما: أن يبدأ ببيان الدلالة اللغوية مشيراً إلى الأصل اللغوي ثمينتقل إلى الدلالة الشرعية. من ذلك وقوفه عند لفظ (الكفر) في قوله تعالى ﴿ إِنَ اللّهِينَ كُفَّى وَا سَوَاء عَلَيْهِم اللّه الشرعة أَم لُم لَم تَكُنّى هُم لايئ منور كَا البقرة: ٦] إذ قال: (( الكفر هو الجحود والسِتر ، ولذلك سُمّى الليل كافراً لظُلمته ، وسُمّى الزارع كافراً لدّ غطيته البذور ، ويقال :فلان متكفّر بسلاحه: إذا تغطّى به ، وفي الشرع: عبارة عمن جحد ما أوجب الله عليه معرفته من توحيده وعدله ومعرفة نبيه والإقرار بما جاء به من أركان الشرع فمن جحد شيئاً من ذلك كان كافراً ))(٢). وهو ما جاءت به معجمات العربية (٤) ، حيث الكفر متعارف فيمن يجحد الوحدانية أو النبوة أو الشريعة (٥) ، كما أنه ستر نعمة المنعم وعدم الاعتراف به (١)

وقد ورد لفظ الكفر في القرآن الكريم بدلالته اللغوية (١)والشرعية (٢)، إذ جاءت كلّ دلالة في سياقها المناسب لها .

<sup>(</sup>۲) ينظر: منهج الطوسى ۲۸۳ ـ ۲۸۶.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱ /۲۰ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : (كفر) العين ٥/ ٣٥٦ ،و تفسير غريب القرآن ٢٨٧ ، والزاهر ١ /٢١٦ ، والأشباه والنظائر : مقاتل بن سلمان ٩٥ - ٩٧ .

هيدن ٢٠٠٠ . (٥) معجم مفردات ألفاظ القرآن (كفر) ٤٥١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التعريفات ۱۰۶ .

<sup>(</sup>۱) ينظر: آل عمران: ١٩٥، والنساء: ٣١، والمائدة: ٥٤، ٨٩، ٩٥. ...

<sup>(</sup>٢) ينظر :المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم: محمد فؤاد عبد الباقي: (كفر) ٦٠٥ ـ ٦١٢.

))<sup>(۱)</sup> وهو ما ورد في معجمات العربية أيضا (أ) ونرى الطوسي هنا يستلّ من الأصل اللغوي تفسيراً واضحاً للفظ الشريعة ساعياً إلى تأصيله متابعاً دورانه في اللغة والاستعمال القرآني . وكان حريصاً على ذلك يرمي منه الوقوف على الصلة المعنوية بين الألفاظ الشرعية ودلالاتها الأصلية .

وإن دلّ مذهجه هذا على شيء ، فإنما هو يدلّ على إقراره بوجود هذه الصلة وسعيه للكشف عنها ، فيت ضح بجلاء أنه من أصحاب المذهب الثالث المتوسط الذي يؤيده أغلب علماء العربية من قدماء ومحدثين . ويؤكّد ذلك ردّه على من قال إنّ الألفاظ الشرعية باقية على معناها اللغوي مع إضافة شروط لها ، إذ قال : (( وأم الصلاة فهي الدعاء في اللغة ، قال الأعشى :

لَها حارسٌ لا يررُح الدَّه ربيتها فإن ذُبحَتْ صلَّى عَلْيها وزَمزَما (٥)

يعني دعا لها . وأصل الاشتقاق في الصلاة من اللزوم ، من قوله تعالى ﴿ تَصْلَى نَامَا حَامِيَهُ ﴾ [ الغاشية:٤] ، والمصدر الصلا ، ومنه اصطلى بالنار إذا لرَّنها ، والمصلّي الذي يجيء في إثر السابق للزوم أثره ، ، فأما في الشرع ، ففي الناس من قال : إنها تخصّصت بالدعاء والذكر في موضع مخصوص ، ومنهم من قال . وهو الصحيح . إنها في الشرع عبارة عن الركوع والسجود على وجه مخصوص ، وأركان وأذكار مخصوصة ))(١).

وفي أكثر من موضوع يشير الطوسي إلى أنّ الدلالة لشرعية للألفاظ تضفي عليها تخصيصاً ي حدّدها ، فهو يُدرك ظاهرة تخصيص الدلالة التي تطرأ على الألفاظ فتضيّق معناها، ومن أمثلة ذلك تفسيره لفظ (الصوم) إذ قال: ((الصوم في الشرع هو الإمساك عن أشياء مخصوصة على وجه مخصوص ، ممّن هو على صفات مخصوصة ، في زمان مخصوص ، ومن شرطه انعقاد النية ))(۱) والصوم في اللغة: الإمساك عن الطعام والشراب والكلام ، فيقال: صاَمتْ الفرس أي أمسكَتْ عن الطعام.

وأشار أيضاً إلى التخصيص في شرحه للفظي الحبّع والُعرة ، إذ قال في الأول: (( هو القصد إلى بيت الله الحرام لأداء مناسك مخصوصة بها في أوقات مخصوصة ... والمعرة هي الزيارة في اللغة ، وفي الشرع عبارة عن زيارة البيت لأداء مناسك مخصوصة في أي وقت كان من أيام السنة ))(٢) ، وقال في موضع آخر: (( الحبّ : قصد البيت بالعمل والإحرام والطواف والوقوف بعرفة

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التبيان ۹ / ۲۵۵ .

<sup>(</sup>٤) ينظر (شرع): مقاييس اللغة ٣ / ٢٦٢، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن ٢٦٥.

<sup>(°)</sup> ديوان الأعشى

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱ / ٥٦ ـ

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲ / ۱۱۰ .

<sup>(</sup>٢) ينظر (صوم) : الصاحبي ٨٥ ، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن ٢٩٨ ، ولسان العرب ١٢ / ٣٥٠ ، والتعريفات ٧٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيانُ ۲ / <sup>`</sup>١٥٤ \_ ٥٥٥ .

والسعي بين الصفا والمروة ، واشتقاقه من الحج الذي هو القصد على وجه التكرار والتوجه ...وأما المرة في الأصل فهي: الزيارة،وهي هاهنا زيارة البيت بالعمل المشروع من طواف الزيارة والإحرام،وأُخِذت المُعرة من العمارة ؛ لأنّ الزائر يعُمُوه بزيارته له))(٤).وهو ما جاء في المعجمات العربية القديمة وكتب اللغة والتفاسير (٥).

وهناك أمثلة أخرى من هذا النوع في تفسير التبيان(7).

#### (٢) الألفاظ الإسلامية الخاصة:

وتدخل ضمن هذا النوع المصطلحات الخاصّة بعلوم القرآن والفقه وأصول الدين التي تتاولتها الكتب المختصّة بذلك ، فضلاً عن التفاسير المختلفة . ولن يطيل البحث في الحديث عنها : بل سيقف على نماذج توضيحية فحسب :

أ. المُحكم والمُتشابه: وهما من مصطلحات علوم القرآن المهمة لتعلقهما بمعاني القرآن وتفسيره، وجاءا على صيغة اسم المفعول من الفعلين (أُحكم وتشوبه). وأصل ( حَكم) في اللغة: منع، ومنه حكمة الدابة، وهو الحيدة التي يلجم بها الحيوان، والحِكمة: هي كلّ كلمة وعظتك أو زجرتك أو منعتك من قبيح (٧).

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٢/٢٤\_٤٣.

<sup>(°)</sup> ينظر (حج):جمهرة اللغة ٤٨/١عـ ٤٤، ومعاني القرآن واعرابه ٤٣٤/١، والصاحبي ٨٦، ولسان العرب٢٢٦/٢٢ـ٢٢٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> ينظر : الإِيمَان ٢/١ ٥-٥٥، والفاسق ١٨/١ ، و السجود ٤/٨١ ، و التسبيح ٢/٤٣١ و الْمَلَّة ٤/٤٣٣، و المنافق٥/٠٥٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> ينظر: ( حكم ) جمهرة اللغة ٢ / ١٨٦ ، ولسان العرب ١٢ / ١٤٢ . (<sup>۱۱)</sup> التبيان ٥ / ١٦١ .

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۰/۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> يونس ٤٤

<sup>(</sup>٥) النساء : ٤٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲ / ۳۹۶.

وعرّفه الطوسي (( بأنه ما كان المراد به لأيعرف بظاهره بل يحتاج الى دليل، وذلك ماكان محملاً لأمور كثيرة ، أو أمرين ، ولا يجوز أن يكون الجميع مراداً )) (١) ولكن (( لأيعلَم المراد بظاهره حتى يقترن به ما يدلّ على المراد منه نحو قوله : ( وَأَضَلّه الله على عِلْم) (١) ، فإنه يُفارق قوله : ﴿ وَأَضَلّه الله على عِلْم ) (١) ، فإنه يُفارق العبد عَلَم أَلْسَامِي مُن المعنى حُكِمِهِ بأن العبد ضالّ، ليس قبيحاً بل هو حسن ... )) (١١) .

اختلفت تعریفات المفسوین والأصد ولیین للمحكم والمتشابه (۱۲) ، ولكّنهم لم یخرجوا عن المعنی الذي قال به ابن عباس، فالمحكم لدیه هو: ((الا یحتمل إلا وجها واحدا من التأویل حیث تتضح دلالته ظاهرة فلا یحتمل التأویل ...والمتشابه هو ما احتمل التأویل بخفاء دلالته ...)(۱۳).

وقد تناول الطوسي ما يتعلّق بهذين المفهومين على وجه التفصيل عند تفسيره قوله تعالى: (هُوَ اللّٰذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَابَ مِنْمُ - اَيتُ مُحْكَمَتُ هُنُ الْمُ الْكِنَبِ مَ الْخَرُ مُنْسَبَهَتُ ... ) [ أل عمران : ٧] . وعلّل نزول المتشابه ، بأنه أدعى ((للحثّ على النظر الذي يوجب العِلم دون الاتكال على الخبر من غير نظر ، وذلك أنه لو لم يعلّم بالنظر أن جميع ما يأتي به الرسول حق يجوز أن يكون الخبر كذباً ، وبطلت دلالة السمع وفائدته ، فلحاجة العباد إلى ذلك من الوجه الذي بيناه ، أنزل الله متشابها ، ولولا ذلك لم بانت هزلة العلماء ، وفضلهم على غيرهم ؛ لأنه لو كان كلّه مُحكما لكان من يتكلم باللغة العربية عالماً به ، ولا كان بُشتبه على أحد المواد به ، فيتساوى الناس في علم ذلك ...

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> لسان العرب (شبه ) ۱۳ ( ۰۰۳ .

<sup>(^)</sup> التبيان ١٠/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> الجاثية : ٢٢ .

<sup>(</sup>۱۰) طه : ۸۵ . (۱۱) التبیان ۲ / ۳۹۰ .

<sup>(</sup>۱۲) ينظر : جامع البيان ٣ / ١١٥ - ١١٧ ، والمستصفى من علم الأصول ١٠٦/١، وميزان الأصول في نتائج العقول : السمرقندي ١ / ٥٩٠ ، والجامع لأحكام القرآن ٤ / ٨ - ١١ .

<sup>(</sup>۱۳) المستصفى من علم الأصول ١٠٦/١ . (١) المستصفى من علم الأصول ١٠٦/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲ /0 Pa ـ ۳۹٦

ب. الظاهر: من مصطلحات علوم القرآن ، ورد على زِنة اسم الفاعل من الفعل ظَهَر ، وطله في اللغة :خلاف بطُن ، والظاهِر خلاف الباطِن ، وظه رَ يَظهُر ظُهوراً ، أي انكشف وبرز ، وظاهر كلّ شيء أعلاه (٢) .

عرفه ألأصوليون بأنه: (( ما يعرف العراد منه بنفس السماع من غير تأمل ،وهو الذي يسابق الى العقول والأوهام لظهوره موضوعاً فيما هو المراد))(١) .

وعرّفه الطوسي بأنه: (( الذي يصحّ أن يُدرك من غير كشفٍ عنه ..و [كلّ ما] (٤) أيعلم بأوائل العقول ظاهر ،و [كلّ ما] (٥) يعلم بدليل العقل باطن ؛ لأنّ دليل العقل يجري مجرى الكشف عن صحّة المعنى))(١) ومنه قوله تعالى: ﴿ وَأَحَلُ اللّهُ الْبُعَ وَحَنَمَ الرّبُولُ ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وهو يُطلق هذا المصطلح على الألفاظ المفردة والتراكيب والسياق ،ويعتمد عليه حجّة في التفسير، إذ لايعمد إلى التقدير والتأويل ، ما لم يكن هناك دليل يدلّ على ذلك ويوجبه ؛ ولذلك نراه عادة يأخذ بالمعنى الأظهر للفظ أو العبارة عندما يفسّرهما ، فيعتمد المعنى المتبادر منهما الذي يُفهم عن قرب (٧)

ج المُجم َ ل : وهو من مصطلحات علوم القرآن أيضاً ورد على زنة اسم المفعول من الفعل أجمل ، وأصله في اللغة من قولهم: أجَعَى الشيء إجمالاً: إذا جمعه بعد تقرقه ، ومنه أجملت الجواب وحصّلته : إذا أوجزته (١) .

وعرّفه الطوسي<sup>(۲)</sup> بأنه(( ما لأبهم المراد بعينه بظاهره ، بل يحتاج إلى بيان ))وسمّاه في موضع آخر (( العاّم))<sup>(۱)</sup> . ويُقابل المُجمَل أو ما في الجملة من إجمال ((التفصيل))<sup>(۱)</sup> وهو الكلام الذي يوضّح الدلالة ويكشف عنها .

<sup>(</sup>٢) ينظر ( ظهر ) : جمهرة اللغة ٢ / ٣٧٩ ، ومقابيس اللغة ٣ / ٤٧١ ، ولسان العرب ٤ / ٥٢٠ ـ ٥٢٣ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: أصول السرخسي ١٦٤/١، وميزان الأصول ٥١٥٠١، وأصول الفقه لأبي زهرة ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٤) و (٥) وردت في النص كليما ،والصواب ما أثبتناه .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤ / ٢٣١ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱ / ۲۸۲ ، ۳۲۸ ، ۳۱۰ ، ۲۲۹ ، وينظر: منهج الطوسي ۲۸۶ ـ ۲۸۲ .

<sup>(1)</sup> ينظر: ( جمل )جمهرة اللغة ٢ / ١١١ ، ومقاييس اللغة ٤ / ٢٥٣ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۳ / ١٥٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التبيان ٤ / ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ١ / ٣٠٣ ، ٣٩٩ ، ٤ ، ٤ ، ٢٩٩ ، ٣٠٣ .

وفي اصطلاح الأصوليين ( المُجَلَى ) : هو اللفظ المتوارد عليه معنيان أو أكثر من غير تعيين لأحد تلك المعاني . فالمواد منه مخفي، وبالإمكان إزالة ذلك الخفاء ممن صدر منه الإجمال (٥) . ومن أمثلته قوله تعالى (حُرُمَت عَلَيْكُمُ الْمَيْنَة ) [ المائدة : ٣ ] .

د - التحريم والتحليل: وهما من مصطلحات الفقه الإسلامي ، ورد اللفظان على صيغة المصدر بزنة (تفعيل) ،مشتقين من الفعلين ( حَرَم) و (حلّ ) ،وأصل حرّم في اللغة: مَنعمن الخير ، فالمحروم هوالممنوع من الخير الذي لاينمي له مال . والتحريم خلاف التحليل (١) ، أما حلّ يحلُ فأصله: أباح ، والحلال ضدّ الحرام (٧).

وعرفهما الطوسي بأنّ التحريم: (( هو المنع من الفعل بإقامة الدليل على وجوب تجّبه ، وضدّه التحليل : وهو الإطلاق في الفعل بالبيان عن جواز تناوله . وأصل التحريم : المنع في قولهم : حُرِم فلان الرزق فهو محروم حرماناً ... ))(^)

فالحرام إذن أنواع ، إذ يشمل كلَّ ممنوع من أي جهة كان ف(( الممنوع منه : إَما بتسخير إلهي ، ولَّما بَمنع قَ هري ، ولَّما بَمنع من جهة العقل أو من جهة الشَّرع أو من جهة من بُوتسم

أمره))<sup>(٩)</sup> فهو ذو دلالة عامة اختص في الإسلام بالممنوع بتسخير إلهي ، فكلّ ما أوجب الله الامتتاع عنه حرام في شرعنا ، أما ما يجب الامتتاع عنه بأمر الحاكم أو الدولة أو ولي الأمر أو صاحب الشأن فُيسّى : ممنوعاً .

ه. الفقه: هو اسم مصدر الفعلة (له ) ، وأصله في اللغة: العلم بالشيء والفهم له (١). وهو اسم خاص بعلم معرفة الأحكام الشرعية في الإسلام.

عرفه الطوسي فقال: (( الفقه فَهم موجبات المعنى المضمنة لها من غير تصريح بالدلالة عليها ، وصار بالعوف مختصًا بمعرفة الحلال والحرام وما طريقه الشرع)) (٢) . ويشير بذلك إلى أن هذا اللفظ كان عام الدلالة ثم اختص بواحد من علوم الشريعة الإسلامية ، فصار: (( عَمَا لَضَرب من علوم الدين )) (٣) .

<sup>(°)</sup> ينظر: المعتمد في أصول الفقه 717، والمستصفى من علم الأصول 1 / 750، والمحصول في علم أصول الفقه 1 / 71 / 711، والبحث اللغوى عند فخر الذين الرازى.

<sup>(</sup>١) ينظر (حرم): جمهرة اللغة ٢/٢٦ أ-١٤٣، ولسان العرب ٥١٥/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر: جمهرة اللغة (حلّ) ٦٤/١ ، ولسان العرب (حلل) ١٦٣/١١-١٦٥ .

<sup>(^)</sup> التبيان ٤ /٣٨٩.

<sup>(</sup>٩) مفردات ألفاظ القرآن (حرم) ١١٣.

<sup>(</sup>١) ينظر (فقه): جمهرة اللغة ١٥٧/٣ ، ولسان العرب ١٧ / ٤١٨ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ٥ / ٣٢٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٦ /٥٣ .

وقد ورد هذا اللفظ في القرآن بدلالته العامة الدالّة على الفهم العميق النافذ الذي يتعرّف غايات الأقوال والأفعال (٤) ، وذلك في قوله تعالى ﴿ فَمَالَ هَوْ كَا ِ الْقُومِ لَا يَكُومُ لَا يَفْقَهُونَ حَلَّا ال النساء: ١٨٠].

ويتفق قدماء الأصوليين (°)ومحدثيهم(<sup>٦)</sup> على أن الفقه هو: العلم بالأحكام الشرعية العملية من أدلَّتها التفصيلية .

ولأنّ الطوسي فقيها وأصوليا قبل أن يكون مفسراً ، فقد كان تفسيره زاخراً بالمصطلحات الفقهية : كالُطلق والمُقيد (٧)، والعام والخاص (٨)، والناسخ والمنسوخ (٩)، وزخر كذلك باستد لالات فقهية استقاها من آيات الذكر الحكيم بعد أن سبرغور المعاني الثانوية التي تحملها ، فلا يغف ل أي موضع يمكن الإشارة فيه إلى مفهوم أو حُكم فقهي مستنبط من كلام الله تعالى. فمن ذلك وقوفه عند قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَأَشْرَبُواْ حَنَّى يَنْيَنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيُضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُوكِ مِنَ الْفَجْنِ . . . ﴾ [البقرة: ١٨٧] . إذ بين أن المراد بياض الفجر من سواد الليل ، ثم حكى بصيغة التضعيف (قيل) إنه : خيط الفجر الثاني مما كان في موضعه من الظلام ، وقيل: النهار من الليل ، فأول النهار طلوع الفجر الأَّنه أوسع ضياً، وحكى قولاً آخر روي فيه: أنّ الخيط الأبيض هو ضوء الشمس ، ولكّنه رجّح القول الأول ؛ لأنّ عليه أكثر المفسرين ، وجميع الفقهاء بلاخلاف (١٠).

وقد عني بالموازنة بين المذاهب الإسلامية في الأحكام الفقهية<sup>(١)</sup> ، حتى أُنه قد يعقد فصلاً فقهياً يجمع فيه مسائل وأحكاماً في أمر من أمور الشريعة (٢) أو بعض فروضها وينحو في ذلك محنى الموازنة بين المدارس الإسلامية فتجد لديه أراء كبار أئمة المسلمين كأبي حنيفة والمالكي والشافعي ، وبذلك يصلح تفسيره أن يكون مرجعاً من مراجع الفقه الإسلامي المقارن ، فضلاً عن أنه كثيراً ما يحيل الي

<sup>&</sup>lt;sup>(ئ)</sup> أصول الفقه لأبى زهرة ٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> ينظر : المعتمد في أصول الفقه لأبي الحسين البصري ٨/١ ، والمستصفى من علم الأصول١/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> أصول الفقه لأبي ز هرة ٦ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۳۲/۰ ، ۸۸ ، ۱۰ ، ۱/٤ ، ۳۹٦/۳ ...

<sup>(^)</sup> التبيان ٢/١٤ ، ٥٥ ، ٥٩ ، ١٢١ ، ٢٨/٢ ، ٨٥ ، ١٨٥ ، ٩٥/٣ ، ٩٥/٣ . . .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> النبيان ۲/۱۱، ۳۹۳ ، ۳۹۰ ، ۳۹۰ ، ۲/۰۲ ، ۲۰۲ ، ۲۰۷ ، ۳٤٠ . ۳٤٠/٤ . (۱۰)التبيان ۱۳٤/۲ ، وينظر: مجمع البيان ۲۷۹/۱ .

<sup>(</sup>۱) ينظر: التبيان ۱٤۰، ٤٤/٢ . <sup>(۲)</sup> التبيان ۱۲٦/۲ .

كتبه الفقهية مثل (عدة الأصول) (٣)وهو في أصول الفقه ،و (النهاية) و (المبسوط)(٤) وهما في الفقه ، والخلاف بين الفقهاء (°) ، وهو من أصل كتب الخلاف في الفقه الإسلامي .

<sup>(</sup>۲) ينظر: التبيان ۳۰۳/۱ ، ۱۳۵/۲ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ينظر: التبيان ۱۰٤/۲ . (°) ينظر: التبيان ۳۰۳/۱ ، ۱۰۹، ۱۰۹ .

# المبحث الثاني

# تعميم الدلالة

أيسمى مأوضع في الأصل خاصاً ثم استعمل عاماً (۱) ، ويسمى أيضاً تعميم الخاص أو توسيع المعنى ، ويراد به توسع دلالة الكلمة وانتقالها من معناها الخاص الى معنى أكثر شمولاً وأعم دلالة (۲) . ويعزى ذلك إلى سببين رئيسيين :

- (۱) كثرة استخدام الخاص في معان عامة عن طريق التوسع تزيل مع تقادم العهد خصوص المعنى وت كسبه العموم (۱).
- (٢) قلّة الملامح التمييزية للشيء تزيد من عدد أفراده ، أو ما يدخل تحته ، وهذا عكس ما فسر به تضييق المعنى . فالعلاقة إذن عكسية ، فبزيادة الملامح يكون التخصص ، وبقلتها يكون التعميم (٤) .

ولاتقل أهمية هذا الشكل من التغير الدلالي عن أهمية سابقه ، وإن كان د. إبراهيم أنيس يرى أن تعميم الدلالات أقل شيوعاً في اللغات من تخصيصها (٥) ، وهو الصحيح ؛ لأن مارود في الكتب القديمة والحديثة من ألفاظ قد عمت دلالتها أقل بكثير من الألفاظ التي خصصت دلالتها . ولو حاولنا الوقوف عند ملاحظته هذه وبحثنا عن تعليل مناسب لها ، لتبين لنا أن الإنسان بصورة خاصة . والحياة صورة عامة . تميل في تطورها نحو التيسير والتحديد والدقية في التعامل مع الأشياء ، ومن وسائل هذا التيسير تخصيص الدلال ق ، إذ يعن لكل اسم مسمى ، ولكل معنى لفظ خاص به ، على حين أن تعميم الدلالة يجعل تحديد المعاني والمسميات أقل وقوعاً ، وذلك لاشتراك اللفظ الواحد في أكثر من معنى ، ولذلك كان وجوده في الع رف اللغوي الاجتماعي أقل .

وقد أدرك علماء اللغة الأوائل هذا اللون من التغير الدلالي ، وأشاروا إليه في طائفة من كتبهم ، ومنهم ابن دريد(ت ٣٢١هـ) في كتابه (جمهرة اللغة) إذ يعقد فصلاً بعنوان (باب الاستعارات) يتحدث فيه عن اتساع دلالة طائفة من الألفاظ<sup>(٦)</sup> . وكذلك الخطّابي (ت ٣٨٨هـ) في رسالته التي وضعها في إعجاز القرآن إذ وقف عند توسع الدلالة وجعل الخاص عاماً : فقال : (( وقد يُتوسَع في ذلك حتى يُجعل العر أكلاً ، وكذلك اللّسع ؟ . . . وحكي أيضاً عن الأعراب : (أكلوني البراغيث)، فجعل قرص البرغوث أكلاً ، ومثل هذا الكلام كثير))() .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> المزهر ۱/ ٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) دلالة الألفاظ ١٥٤ ، وعلم اللغة (وافي) ٢٩٢ ، وعلم الدلالة (مختار) ٢٤٣ ودور الكلمة في اللغة ١٨٠ .

<sup>(</sup>٣) علم اللغة (وافي) ٢٩٢

<sup>(</sup>٤) علم الدلالة (مختار) ٢٤٥.

<sup>(°)</sup> دلالة الألفاظ ١٥٤

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> جمهرة اللغة ٣٢/٣ ـ ٤٣٤.

<sup>.</sup>  $^{(\vee)}$  بيان إعجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن): الخطابي  $^{(\vee)}$ 

ومنهم أيضا ابن فارس في كتابه (الصاحبي) في باب (القول في أصول أسماء قيس عليها وألحق بها غيرها)) (١) ، قضلاً عمل جاء متناثراً في كتب اللغة والمعاجم والتفاسير .

### رأي الشيخ الطوسي:

وقف الطوسي عند جملة من الألفاظ التي تعسّ دلالاتها واتسّع معناها ، ولم يفُته التنبيه على ذلك ، فهو يلتقطه أي نما كان ، ويُشير إليه بعد أن يؤصّل دلالته الجديدة بالعودة الى جذورها وأصل وضعها اللغوي ، ثم يتدرّج وصولاً إلى المعنى الجديد .

وهو ينسب هذا التعميم . في الغالب . إلى الاستعمال العوفي ، فيعلّله مرّة بالاتساع ومرّة بالكثرة . وقد وردت الألفاظ التي لحقها التعميم قليلة في تفسيره ، قياساً الى الألفاظ التي لحقها التخصيص ، ولكن شرحه وتحليله لها لايخلو من دقّة وسعة علم ، ولذا سيقف البحث عند جميع الألفاظ التي عرض لها جنياً للفائدة المبتغاة منه ، وعلى الوجه الآتى :

اتَعالَوا: هو فعل أمر من الفعل (علا) وأصله في اللغة: الارتفاع أو الصعود الى الموتفع، فتعالَوا بمعنى اصعدوا وارتفعوا (٢).

وقد قال تعالى ﴿ فَعَلُ تَعَالَواْ ذَلَ عُ الْبَاءَ كَا وَالْبَاءَ كُلُ وَيَسَاءَ كَا وَيَسَاءَ كُلُ وَالله عمران : [آل عمران : [آل عمران الطوسي على لسان النبي محمد صلى الله عليه وسلم في دعوته اليهود إلى المباهلة . وفسر الطوسي لفظ (تعالَوا) هنا بأن أصلها : ((من الُعُو، يقال منه: تعاليتُ أتعالى تعالياً : إذا جئت ، وأصله المجيء إلى الارتفاع ، إلا أنه كثر في الاستعمال حتى صار لكلّ مجيء ، وصار تعال بمعنى هلم ما) (٦) .

فأصل اللفظ إذن أن يدعى الإنسان إلى مكان عالٍ ، تُمصار لدعوة الإنسان إلى كلّ مكان (٤) . فانتقلت بذلك دلالته من مكان محد إلى كلّ الأمكنة ، وهذا انتقال من خاص إلى عام ومن دلالة هذا اللفظ أيضا القهر ، يقال فلان علا فلانا إذا قهره ،والعلّي الرفيع، وتعالى ترفّع (٥) . ٢- التفضّل : مصدر الفعل فضُل على زنة (تفعُل) ، وأصله في اللغة : التطّول على غيرك وتفضّلت عليه وأفضلت : تطّولت ، ورجل مفضال: كثير الفرضل والخير والمعروف (١) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الصاحبي ۱۱۲ .

<sup>(</sup>٢) ينظر (علَّا): العين ٢٤٥/٢ ـ ٢٤٧ ، والصحاح ٢٤٣٤/٦ ـ ٢٤٣٧ ، ولسان العرب ٩٠/١٠ .

<sup>(</sup>۳) التبيآن ٤٨٤/٢ أ

<sup>(</sup>٤) معجم مفردات ألفاظ القرآن (علا) ٣٥٨.

<sup>(°)</sup> مقاييس اللغة ١١٢/٤ .

<sup>(</sup>٦) ينظر (فضل): معجم مفردات ألفاظ القرآن ٣٩٦، ولسان العرب ١٤ /٤٠.

ووقف الطوسي عند قوله تعالى: ﴿ وَ الْمَسُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ۗ [أل عمران: ٧٤] ، فذكر اشتقاقات لفظ الفضل ، ومنها التفضيّل ، وهو ((يادة النفع على مقدار الاستحقاق ثم كثر استعماله حتى صار لكلّ نفع قَصَد به فاعله أن ينفع صاحبه))(١).

وقد منح الله تعالى عباده ثلاث منافع: منفعة التفضيّل ، ومنفعة عَوض ،ومنفعة ثواب ، فأما المنفعة على سبيل التفضيّل فهي الواقعة ابتداء من غير سبب استحقاق ، ولفاعلها أن يفعلها وله ألا يفعلها . وأما منفعة العَوض فهي المنفعة المستحقّة من غير أجر أو تعظيم ، وأما منفعة الثواب فهي المستحقّة على وجه التعظيم والتبجيل ، وبذا يكون التفضيّل أصل لسائر المنافع من حيث يجب تقديمه وتأخر ما عداه (٢) ، فلا بدّ لكلّ حي من منفعة التفضيّل ؛ لأنها هبة من الله من غير استحقاق وبلا احتساب

٣. السماع: اسم مشتق من الفعل سما وأصله في اللغة: ارتفع وعلا، ومنه: سَمُوتُ مثل عَرْتُ ، وسَما بِصَوْد : عَلا<sup>(٣)</sup> .

وعلّ ل الطوسي تسمية السماء بهذا الاسم فقال: ((وسمّى السماء سماء لعلوّها من الأرض وعلوً مكانها من خلقه ، وكلّ شيء كان فوق شيء ، فهو لما تحته سماء لذلك ، وقيل لسقف البيت سماء ؛ لأنه فوقه. وسمّي السحاب سَماء ، ويقال: سَما فلان لفلان : إذا أشرف له ، وقصد نحوه عالياً عليه))(٤) . وهو ما ورد في معجمات العربية(٥) ، وقال به غير واحد من المفسّوين(١).

**1- الصبر**: اسم مصدر الفعل صَبر ، وأصله في اللغة: الحبس والمنع، والمصبور: هو المحبوس (۲) .

ومنه نهي الرسول. صلى الله عليه وآله وسلّم أن تـ صُبّ البهيمة وتـ رُمى حتى تـ قتـ ل (^).

ووقف الطوسي عند هذا اللفظ مفسراً له في أكثر من موضع ، فهو كما يقول : (( حُسُ النفس عن الخروج إلى مالا يجوز من ترك الحق ، وضده الجزع ))(٩) . ثم بين أن أصل باب هذا اللفظ هو الحبس ، وقال : (( وأصل الصُير : هو مَنع و النفس محاّبها وكفّها عن هواها ، ومنه

<sup>(</sup>۱) التبيان ۵۰۳/۲ .

<sup>(</sup>۲) آمالي المرتضى ۲/۱۱.

<sup>(</sup>٢) ينظر (سما): مقاييس اللغة: ٩٨/٣، ولسان العرب ١٥ /٣٩٧.

<sup>(</sup>۱۰۰/۱ التبيان ۱۰۰/۱

<sup>(°)</sup> ينظر :هامش (۳) (<sup>(°)</sup> ينظر: جامع البيان ١٦٢/١، ومعاني القرآن وإعرابه٩٩/١، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن:(سما) ٢٤٩، ومجمع البيان/٥٠، والجامع لأحكام القرآن ٢١٦/١.

<sup>(</sup>٧) ينظر (صبر): الزاهر ٢/٢/٢، ومقاييس اللغة: ٣/ ٣٢٩، ولسان العرب ٤/ ٤٣٨.

<sup>(^)</sup> ينظر عريب الحديث لابن سلام ٢٥٥/١ ،والفائق في غريب الحديث : الزمخشري ٢٧٦/٢ .

<sup>(</sup>۹) التبيان ۸۰/٦

الصبر على المصيبة ، لكفّ ه نفسه عن الجزع ، وقيل لشهر رمضان : الصبر ، لصبر صائمه عن الطعام والشراب ... والصبر نصب الإنسان للقتل ... وكلّ من حبسته لقتل أو يمين فهو قتل صبر ويمين صبر) (۱). ويوافق كلامه ماجاء لدى سابقيه ، فالصبر ضدّ الجزع . والصبر على الشدّة بمعنى صُر النفس عن أيّ قول أو فعل ، وصبرتُ على مصائب الزمان أي : حسبتُ نفسى عن الجزع وعدم التحمل (۲) . وهو بهذا المعنى لدى المحدثين أيضا (۳).

• الصياصي : جمع صيصية ، وهو اسم مشتق من الفعل صَيصَ، وأصله في اللغة : من صاصَتْ النخلة إذا صارت شيصاً بلا ثُمو<sup>(٤)</sup> .

وقد ورد هذا اللفظ في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلَ اللّٰهِنَ ظَهَرَ وُهُمُرِمِنَ أَهُلُ الْكَيْبِ مِن وقد ورد هذا اللفظ في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلَ اللّٰهِينَ ظَهَرَ وَهُمُرُمِنَ أَهُلُ الْكَيْبِ مِن التي صَيّاصِيهِمْر. . ﴾ [ الأحزاب : ٢٦]، فعلّ ق الطوسي عليه قائلاً : ((الصياصي : الحصون التي يُعتَ نع بها ،واحدها صيصية ، والصيصية قرن البقرة وشوكة الديك أيضاً ، وهي شوكة الحائك أيضاً ... )) (٥) .

وأقدم من وقف عند هذا اللفظ مبيناً دلالته أبو عبيد القاسم بن سلام الذي عدّه من المشترك<sup>(7)</sup> ،وبين دلالته العامة فقال: ((كلّ من يتحصّن بشيء فهو له صيصية ))<sup>(۷)</sup>. ووقف عنده أيضاً أبو عمرو الجاحظ ، متتبعاً التغير الدلالي الذي مرّ به، وصولاً إلى دلالته القرآنية إذ قال: (( العرب تُسمي الدارع وذا البُعّة صاحب سلاح ، فلّما كان اسم سلاح الديك وما بهتتع به صيصية ،سموا قرن الثور الذي يجرح صيصية،على أنه يشبه في صورته بصيصية الديك ولن كان أعظم . ثم لما وجدوا الآجام معاقلهم وحصونهم وجُنتهم ، وكانت في مجرى الد رس والدرع والبيضة ،أجروها مجرى السلاح ، ثم سمّوها صياصي ، ثم أسموا شوكة الحائك التي بها تهيأ السُداة والله من سمّى إلى آخر ، مع وجود صلة معنوية تحتفظ بها كل المسميات هي القوّة والدفاع وانتقاله من سمّى إلى آخر ، مع وجود صلة معنوية تحتفظ بها كل المسميات ارتباطاً حسياً من عن النفس وتأمين الحماية (٩) ،سوى صيصية الحائك التي ترتبط بتلك المسميات ارتباطاً حسياً من حيث التشابه الشكلي ،وقد جعل ابن دريد آلة الحائك الأصل اللغوي للفظ (صَيصَ) ، وكلّ ما

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۰۲<sub>-</sub>۲۰۲ .

<sup>(</sup>٢) ينظر (صبر) مقاييس اللغة ٣٢٩/٣ ، والفروق في اللغة ١٩٥. (٦) المعجم الوسيط ٥٠٨/١

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> لسان العرب (صيص) ۱/۷ه

<sup>(°)</sup> التبيان شهر شر

<sup>(</sup>٦) كتاب الأجناس من كلام العرب ٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المصدر نفسه ۳۰ .

<sup>(^)</sup> الحيوان ٢٣٤/١ ـ ٢٣٥ ، وينظر الدراسات القرآنية عند الجاحظ: خالد محمد حماش ١٦٥

عداها دلالات أخرى متطورة (١) ، ولكن الراجح رأي الجاحظ لأنه يمثل التطور الطبيعي لهذا اللفظ . إذ نجده ينتقل في تغيره الدلالي نحو التعميم ، من مجال حسي إلى مجال حسي آخر ثم إلى مجال معنوي عام خلافا ً لما يراه الراغب الأصفهاني من أنّ هذا اللفظ يميل نحو التخصيص إذ قال : (( كلّ ما يُتحصّن به يقال له صيصية ولهذا النظر قيل لقرن البقرة صيصية ، وللشوكة التي يقاتل بها الديك صيصية)(١) .

7. الطُّب : اسم مصدر الفعل طلب ، وأصله في اللغة : السعي للحصول على الشيء ومحاولة وجدانه وأخذه (٢) .

روى الطوسي عن الرّماني أنّ أصل الطلب هو: ((نقليب الأمر لوجدان ما يُهلِك ... ثمّ قيل للمريد من غيرِه فعلاً: طالبٌ لذلك الفعل بإرادته أو أمره ، والمفكّر في المعنى (طالب) لإدراك ما فيه ، وكذلك السائل))(٤) ومعنى كلامه أنّ هذا اللفظةخاص بالبحث عن سبيل لهلاك العدو ، ثمّ صار عام يراد بها السعي للحصول على أيّ شيء سواء أكان معنواً أم مادياً ، خيراً أم شراً ، فصار المعنى المتبادر الى ذهن السامع الآن هو: ((الفحص عن وجود الشيء عيناً كان أو معنى))(٥) .

ويوق أبوهلال العسكري بين الطَلَب والسؤال ، فالسؤال لايكون إلا كلاماً ، والطَلَب يكون بالسعي وغيره ، وأشار إلى إمكان تسمية الطَلَب التماساً على سبيل المجاز . والالتماس هو طَلَبُ باللهس .(٦)

٧. العالَم: وهو اسم مشتق من الفعل عَلِم ، وأصله في اللغة: كلّ شيء فيه أثر يتمّيز به من غيره ، ومنه العلامة والعَم (٧).

والعالَم كما يقول الطوسي : (( في عُرف اللغة : عبارة عن الجمع من العقلاء؛ لأنهم يقولون جاءني عالَم من الناس ، ولا يقولون جاءني عالَم من البقر ، وفي عُوف الناس : عبارة عن جميع المخلوقات ، وقيل إنه أيضاً اسم لكلّ صنف ، وأهل كلّ زمن من كلّ صنف يُسمى عالَماً ؛ ولذلك جُمع عالَمون لعالَم كلّ زمان )) (^) .

<sup>(</sup>۱) جمهرة اللغة (صيص) ۱۸۳، ۱۸۳

<sup>(</sup>٢) معجم مفردات ألفاظ القرآن (صبيص) ٢٩٩ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ينظر: (طلب): العين ٤٣٠/٧ ، وجمهرة اللغة ٢٠٩/١ ، ٣٠٩/١ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٤٨/٧ .

<sup>(°)</sup> معجم مفردات ألفاظ القرآن (طلب) ٣١٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> الفروق في اللغة ٢٨٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> مقاييس اللغة (علم) ١٠٩/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> التبيان ۲۲/۱ .

فباتفاق أهل العربية (لعالَم) مختص بمن يعقل (١) ، ثم توسّعت دلالاته لتشمل كلّ الكائنات الحبة ، وأصناف المخلوقات عامة (٢) .

وفّرق عدد من العلماء بين العالم والناس ؛ لأنّ العالم هو ما يحوي الفلك ،ويقول غيرهم: العالم السفلي ويقصدون به الأرض ،والعالم الطوي ويريدون به السماء وما فيها ، وُيقال على وجه التشبيه: الإنسان العالَّم الصغير (٦) ، وذلك لأنَّ كلُّ عالم هو جنس من الخلق له معالم أو علامات تمون عيره (١) .

 ٨- العير : أصله في اللغة بفتح العين : الحمار الوحشي والأهلى أيضاً ، وبالكسر القافلة أو الإبل التي تحمل الميرة (٥)، وقيل هو كلّما امتير عليه إبلاً كانت أو حميراً أو بغالاً (٦). وقيل: إَّنه سُمى عيراً لتربَّده ومجيئه وذهابه ؛ لأنَّ للفظ العيرأصلا أخر هوالمجيء والذهاب ، ومنه عار يعير وهو ذهابه كأنه متلفّت من صاحبه ويقال قصيدة عائرة :أي سائرة $(^{()})$ .

وقد اتسعت دلالة هذا اللفظ فصارت تُطلق على كلّ قافلة ، يقول الطوسى: ((العير قافلة الحمير ، والأصل : الحمير إلا أنه كثر حتى صارت تسمى كلّ قافلة محمّلة عيراً تشبيها ))(^)،ثم اتسعت دلالته أكثر فصارت تُطلق على ((كلّ جماعة خرجت من بلد الى آخر))(٩) .

وقيل: العير هي الإبل التي تحمل الميرة ثم غلب على كلّ قافلة (١٠)، وقيل أيضا : العير هم القوم الذين معهم أحمال الميرة ، وذلك اسم للرجال والجمال الحاملة للميرة(١١١). فلا تكون الإبل ولاالقافلة عبراً حتى بمتار بها (١٢).

 ٩- الملاقاة : وهو مصدر الفعل لا قي ، وأصله في اللغة زأى ،والتقى وتقابل ، ولقاء الشيء :ألقاه إليه،بمعنى طرحه (١٣).

قال تعالى : ﴿ فَنَلَقَنَّى مَا كَمُرُ مِن ربِهِ كُلُّمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ ﴾ [ البقرة : ٣٧] إذ ورد لفظ

<sup>(</sup>۱) الصحاح (علم) ۱۹۹۱/۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المعجم الوسيط (علم) ٦٣٠/٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الفروقٰ في اللغةُ ٩٦ ٢ (٤) مقابيس اللغة ١١٠/٤

<sup>(°)</sup> الميرة: هي الطعام الذي يمتاره الإنسان ،أي يجلبه إلى أهله من السوق ينظر: (مير) معجم مفردات ألفاظ القرآن٤٨٩، ولسان العرب٥٨٨٩.

<sup>(</sup>٦) ينظر (عير): القاموس المحيط ٥٧٤/١ ، ومختار الصحاح ١٩٤/١ .

مقاييس اللغة (عير) ۱۹۱/٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^)</sup> التبيان ٦/٩/٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> المصدر نفسه ۱۹۲/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۰)</sup> لسان العرب (عير)٢٢٤/٤ .

<sup>(</sup>۱۱) مفردات ألفاظ القرآن الكريم (عير) ٣٦٦.

<sup>(</sup>١٢) لسان العرب (عير) ٢٢٤/٤ .

<sup>(</sup>١٣) ينظر (لقي): مُقاييس اللغة ١٢٦١/١ ، والقاموس المحيط ١٧١٦/١ .

(تلقّی) دالّ علی التلقّی المعنوی ، فعلّق الطوسی علی ذلك مبّیاً أنّ: (( أصل الملاقاة الملاصقة ، ولكّنه كثُر حتی قیل : لاقی فلان فلاناً : إذا قاربه وإن لم يلاصقه ، وكذلك تالاقی الجیشان وتاقی الفرسان ، ویقال : تالاقی الخطّان أی: تاماسا ، وتقول تلقی یتُ الرجل بمعنی استقبات ه ، وتلقّانی استقبانی))(۱)

واللقاء هو مقابلة الشيء ومصادفته ، و في الإدراك بالحسّ والبصر وبالبصيرة (٢). وقيل : لا تكون الملاقاة إلا من قرنام (٣).

فالتلقي وهو صدر الفعل نلقي ، كان في أصله اللغوي يدل على استقبال الشيء المادي على سبيل الملاصقة والملامسة ، أي تلقيه باليدين مثلاً ، وبالتطور الدلالي صلر اللفظ دالاً على تلقي واستقبال الأمور المعنوية ، كالكلام والتحية والسؤال وغير ذلك . ويقال: إن الكلمات التي تلقي الها آدم من ربه هي قوله : ﴿ رَبُّنَا ظُلَمْنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَ مِنَ اللهُ اللهُ

## المبحث الثالث

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱٦٦/۱

ر۲) معجم مفردات ألفاظ القرآن (لقي) ٤٧٣

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الفروق في اللغة ٣٠٢ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ١٦٩/١ ، وينظر جامع البيان ٢٤٢/١ ، والجامع لأحكام القرآن ٣٢٤/١ .

# تغير المجال الدلالي

وُيسمى نقل المعنى أو تغير مجال الاستعمال، ويحدث فيه انتقال دلالة اللفظ من مجال دلالي إلى مجال دلالي آخر، ولكن ليس على وجه التخصيص أو التعميم، وإنما على وجه المخالفة (١).

وهو الشكل الثالث من أشكال التغير الدلالي، ولكنه يختلف عن سابق يه بأن ((اللفظ يتخذ سبيلاً يجتاز فيه ما بين نقطة تداوله ومعناه الأول إلى نقطة أخرى يجري استعماله فيها ، ولا يشترط التقفية إليه على آثار المرحلة الأولى ، بل يقوم احتمال تعايش الدلالتين إلى جانب احتمال طُغيان الدلالة المتطورة عن سابقها))(٢).

وتتحوّل الألفاظ عن مجالها الدلالي إلى مجال آخر بطرق دلالية عرفها العرب منذ القدم ، وهي الخروج من الحقيقة إلى المجاز بأساليب التشبيه والاستعارة والكناية والمجاز المرسل ، وهما قسما المجاز اللغوي وأهّمها فاعلية في التغير الدلالي أسلوبا الاستعارة والمجاز المرسل ، وهما قسما المجاز اللغوي الذي يتّم فيه نقل الألفاظ من حقائقها اللغوية إلى معان أُخر بينها صلة ومناسبة ، حيث تكون في الاستعارة صلة المشابهة ، وفي المجاز المرسل صلة ملابسة وعلاقات أخرى من غير المشابهة ، مثل : السببية ،والجزئية،والكلّية ،والحالية والمحلّية،والمجاورة،والزمانية،والآلية(٢) .

وللمجاز اللغوي أهمية بالغة تكمن في كونه وسيلة مهمة من وسائل التوسّع اللغوي ، إذ يُري اللغة ، ويسد أوجه النقص في الألفاظ والتراكيب المحدودة ، فتتجدّ المعاني والألفاظ وتبتعد عن الخمول والرتابة (أوهذا ناتج من المواضعة التي تمثّل تشكّلاً دائماً ومستمراً للغة (٥)، وفي ذلك يصدُق قول ابن جني: (( إنّ أكثر اللغة مع تأمّله مجاز لاحقيقة))(١) .

ويعدُ المجاز المحرِّك للطاقة التعبيرية في اللغة ؛ إذ تنتقل من التصريح الى الإيحاء ، وهو أحد طاقات الحركة الذاتية لها ؛ لأنه بهيء الألفاظ لاستيعاب المدلولات الجديدة من دون الحاجة إلى استحداث ألفاظ جديدة لها ، قد تؤيي إلى إرباك الرصيد اللغوي . وبذلك يكون المجاز بمثابة جسر تعو عليه الألفاظ بين الحقول الدلالية المتعدّة (۱) ؛ لتؤدي جانبها الوظيفي

<sup>(</sup>١) ينظر: التعريفات ٤ ، ودلالة الألفاظ ١٦٠ ، وعلم الدلالة (مختار) ٢٤٧ ،ودور الكلمة في اللغة ١٨١ .

 <sup>(</sup>۲) علم الدلالة العربي ۳۱۶ ـ ۳۱۰ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> علم البيان : عبد العزيز عنيق ١٤٣ ـ ١٦٥ . (<sup>٤)</sup> عوامل النطور اللغو*ي ٥*٧

<sup>(°)</sup> قاموس اللسانيات: عبد السلام المسدي ٤٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخصائص ٤٤٧/٢

<sup>(</sup>٧) قاموس اللسانيات ٤٤

الأول وهو التكريس النفعي في التعامل الدائم معها ، ممّا يمنحها حياة مستديمة لاتنتهي ، ولترقى كذلك إلى المراتب المُعليا في تعاملها الفني وتسخيرها الإبداعي (١) . فيكون للمجاز عندئذ أثر بالغ في لغة التعامل الاجتماعي ولغة الإبداع .

ولم يكن هذا النوع من التغير خافياً لدى العرب ؛ لأنهم منذ عصرما قبل الإسلام على دراية بأن اللفظ الواحد ينتقل بين معنيين مختلفين ، وذلك حين يُصرف اللفظ عن أصله وينتقل معناه ، وهم على دراية أيضاً بأن هذا النقل لا يحدث مالم تتوفر جملة من العلاقات بين المنقول والمنقول إليه (٢) .

وقد أجاز ابن جني تعمد نقل الدلالات اللغوية إما بتحويل الألفاظ عن معانيها أو بتحويل المعاني عن الألفاظ فقال: (( ثم لك من بعد أن تنقل هذه المواضعة إلى غيرها فتقول: الذي اسمه إنسان فليجعل مكانه مرزد، والذي اسمه رأس فليجعل مكانه سر ...))(٦)، وهو يعلّل ظاهرة ( إيراد المعنى المراد بغير اللفظ المعتاد) بطواعية اللغة، ذلك أنّ المجاز (( موضع قد استعمله العرب واتبعتها فيه العلماء، والسبب في هذا الاتساع أنّ المعنى المراد مفاد من الموضعين جميعاً. أي الحقيقة والمجاز. فلمّا آذنا به وأدّيا إليه، سامحوا أنفسهم في العبارة عنه الموضعين جميعاً. أي الحقيقة والمجاز. فلّما آذنا به وأدّيا إليه، سامحوا أنفسهم في العبارة عنه الموضعين بديا

وأشار ابن فارس<sup>(٥)</sup> أيضاً إلى ظاهرة التغير الدلالي بالمجاز وعنها من سُنن العرب في كلامهم ، وكذلك فعل الثعالبي<sup>(٦)</sup> ، حيث خصّص فصلاً عن الحقيقة والمجاز ذكر فيه نماذج من انتقال مجالات للاللة بالمجاز ، وعبد القاهر الجرجاني أيضاً الذي أُولى هذه الظاهرة عناية فائقة وله فيها آراء خالدة<sup>(٧)</sup> ، وقد جمع السيوطي آراء القدماء في فصل سمّاه (معرفة الحقيقة والمجاز) وساق له أمثلة كثيرة<sup>(٨)</sup> .

# رأي الطوسي:

غي صاحب (التبيان) بموضوع الحقيقة والمجازفي تفسيره ، واعتمد المجاز كثيراً وسيلةً في فهم آيات من القرآن الكريم ، وفي رده الاتهامات الباطلة التي تحدث فاه بها من لا دين ولا فهم له ، وفي تأويل الآيات التي يؤدي ظاهرها إلى تجسيم الذات الإلهية .

<sup>(</sup>۱) التفكير اللساني في الحضارة العربية ١٨٨ .

<sup>(</sup>٢) المجاز في البلاغة العربية ٢٠٩ـ ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) الخصائص ١/ ٤٤ ، وينظر التفكير اللساني ١٨٦ .

<sup>(</sup>٤) الخصائص ٢ /٤٦٦ .

<sup>(°)</sup> الصاحبي ١١٠ ـ ١١١ ، ٣٣٤ ـ ٣٣٦ .

<sup>(</sup>٦) فقه اللغة وسر العربية ٥٤٣ ـ ٥٤٦ .

 $<sup>\</sup>overset{(Y)}{\dots}$  ينظر أسرار البلاغة ۲۲ ، ۲۰۷ ، ۲۰۹ ، ۲۳۸ ، ۲۳۹ ، ودلائل الاعجاز ۲۷۷ ـ ۲۹۳ ، ۳٤۸ ـ ۳٤۸ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٨)</sup> المزهر ١/٥٥٥ ـ ٣٦٨ .

ونراه ُ فِضّل المجاز على الحقيقة غالباً ، إلا أن أف ضلّية ليست مطلقة بل هي نسبية تختص بموضع من دون آخر (١) وفي هذه الموازنة يرى أن كلاً من الحقيقة والمجاز لهما مواضعهما التي فضّلان فيها . فقد يكون في موضعه أولى وأحسن من الحقيقة ؛ لأن فيه من الإيجاز والمبالغة في المعنى مالا تتوب منابه الحقيقة (١). وهو يرفض وقوع المجاز من غير ضرورة ، وذلك حين يكفي ظاهر القول للدلالة على المعنى (٦) ، ويرجّح الحقيقة إذا لم يدلّ دليل على إرادة المجاز ؛ لأنّ الحقيقة هي الأصل (٤) .

وكان له آراء في المجاز بأنواعه ووقفات دلالية مهمة ، إذ التفت إلى عدد من علاقات المجاز العقلي (٥) ، والمجاز المرسل (٦) ، والاستعارة ، وأشاد بحسنها وروعة بيانها في طائفة من آيات القرآن ( $^{(\vee)}$  .

وكان الدكتور كاصد ياسر الزيدي قد فصل في دراسته للمجاز فكفانا بذلك مؤونة البحث فيه وأضاء لنا سبيله ،ولذا فقد حرص البحث على تتاول المجاز عند الطوسي من جانب آخر يلحظ فيه إشارته إلى تغير المجال الدلالي للألفاظ المتحولة عن معانيها .

وأول تلك الإشارات وأهمها تسميته عملية التحول أو التغير الدلالي بعملية (نقل المعنى) ، إذ قال في تفصيل لفظ القوي : ((القوي القادر العظيم المقدور ، ومنه وصف الله تعالى القوي العزيز ، وأصل القوة شدة الفتل من قوى الحبل ، وهي طاقاته يفتل عليها ، ثم نقل المعنى إلى القدرة على الفعل))(^) .

و قد ظهر مصطلح (نقل المعنى) في زمن مبكّر ، إذ يرجّح بعض المحدثين (٩) أن يكون أول من استعمل مصطلح النقل هو القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني (ت ٣٩٢هـ) (١٠٠).

ويرى الطوسي أنّ أسلوب نقل المعنى شائع في أغلب اللغات فضلاً عن شيوعه في العربية ، إذ ذكر أنّ : (( العرب يفهم بعضُها مُولد بعض بهذه الأشياء ، فمن تعلّق بشيء من هذا ليطعن به ، فإنّها يطعن على لغة العرب ، بل على لغة نفسه من أهل أيّ لغة كان . فإنّ هذا

<sup>(</sup>۱) منهج الطوسى ٣٥٥ ، وينظر التبيان ٨ / ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر ان أنفسهما.

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲۹۰/۱ ـ ۲۹۱ ـ ۲۹۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٦٩/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>(1)</sup> التبيان ١٠١/١ ، ١٠١/٣ ، وينظر: منهج الطوسي ٣٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> التبيان (/۳۲ ، ۳۱۱ ، ۱۰٤/۷ ، وينظر: منهج الطّوسي ۳۵۸ ۳۵۹. (<sup>۸)</sup> التبيان (۸) د د (۸) التبيان (۸) د د (۸) د

<sup>(°)</sup> مهدي صالح السامرائي: المجاز في البلاغة العربية ٢٠٨،

<sup>(</sup>١٠) الوساطة بين المتنبي وتحصومه القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني ٤١.

موجود ومتعارف في كلّ لغة ، وعند كلّ جيلٍ))(١) . فهو يردّ مطاعن أعداء العربية الذين اتخذوا من المجاز وسيلة لوصفها بالضعف وعدم التطّور ، بتأكيده اتصاف اللغات عموماً بصفة الاستعمال المجازي وانتقال المعاني .

ومن المفيد الإشارة هنا إلى أنّ وقوف الدارس على آراء علماء العربية. وبضمنهم الطوسي. حول ظا هرة نقل المعنى يؤكد أنّ أصول هذه الدراسة بدأت لدى العرب، ثمّ انتقلت إلى الغرب الذين نظّروا لها ودرسوها على نحو أدقّ وأوسع فخرجوا بنظرياتهم الدلالية الحديثة حول هذه الظاهرة.

وقد درسها أغلب المحدثين الذين ألّفوا في علم الدلالة ، وهم يتفقون على أنّ المجالات الدلالية للألفاظ اللغوية تقسّم على ثلاثة أقسام (٢):

- (١) المجالات أو الحقول الدلالية المحسوسة (المادية) المتصلة ، كنظام الألوان .
- (٢) المجالات أو الحقول الدلالية ذات العناصر المنفصلة ، كنظام العلاقات الأسرية .
- (٣) المجالات أو الحقول الدلالية غير المحسوسة أو التجريدية كألفاظ الخصائص الفكرية ، يضاف إلى ذلك أيضا للفاظ الخصائص النفسية .

وفي تغير المجال الذي نحن بصدد دراسته في هذا المبحث نتناول الألفاظ التي انتقلت دلالتها من مجال دلالي إلى آخر ، والاتجاه الواضح في هذا الانتقال يشيع بين مستويين: أحدهما الانتقال من المادي إلى المعنوي أو من الحسي إلى الذهني ، والآخر الانتقال من المادي إلى مادي آخر ، أو من الحسي إلى حسى آخر مثله .

وقد عني الطوسي بالإشارة إلى الأصل الحسي والمعنوي للألفاظ القرآنية ، وكان يحب تتبع هذه الظاهرة في تفسيره للألفاظ ،ولكن في بعض الأحيان تجد ((كلامه مشوب باضطراب ، إذ لايكاد يستقر على رأي في أيهما أسبق الحسي أم المعنوي ، فتارة يجعل الحسي هوالأصل ، وأخرى يجعل المعنوي هو الأصل ، مع أنّ الأول فيما انتهى إليه علم اللغة الحديث (٢) هو الصحيح ؛ لأنه يمثّل المعنى الأصلي الحقيقي الذي يتقرع عنه عادة عن طريق المجاز ما يشيع من المعنويات))(٤).

<sup>(</sup>۱) التنبان ۲۱۲/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> علم الدلالة (مختار) ۱۰۷ ، والمجال الدلالي بين كتب الألفاظ والنظرية الدلالية الحديثة : على زوين ٧٤ .

<sup>(</sup>٣) في اللهجات العربية ٦٥.

ومثال جعله الحسى أصلاً للمعنوي قوله: (( والصَبر مأخوذٌ من الصَبر المرِّ ؛ لأنه تجرّع موارة الحق بحبس النفس عن الخروج الى المشت مي))(١) أما جعله المعنوي أصلاً للحسى فمثاله جعله (الرب) مشتقاً من التربية (٢) ، وجعله الجان وهو الحية الصغيرة ، مشتقاً من الاجتنان وهو الاستتار (٢) ، والعكس في كل هذا هو الصحيح ، فالتربية من ربَّ بمعنى اعتنى (٤) ، والجان من جنَّ بمعنى استتر (٥).

وعلى الرغم من أنّ اضطراب الطوسى في تحديد الأصل اللغوي يعدّ مأخذاً علمياً عليه لكن هذا لايمنع من القول إنه كان مركاً للجانب الدلالي في هذه المسألة ، وُمركاً تماماً لأهمية تحديد الدلالة الأصلية للألفاظ ؛ لأنّ هذا يعين الدارس على فهم مسيرة التطّور والتغير التاريخي لها ، ولذلك كان مولَعاً بالوقوف على خطوات التطور هذه في كثير من الألفاظ التي يفسرها، فجاء تفسيره زاخراً بالمعانى والدلالات اللغوية التي تغني القارئ عن الرجوع إلى المعجمات.

ويعر الطوسى عن الدلالتين الحسية والمعنوية بألفاظ وعبارات مختلفة ،نوجزها بما يأتى:

(١) الأعيان والأعراض: قال: (( الإرثُ تُركُ الماضى للباقى ما يصير له بعده ) وحقيقة ذلك في الأعيان التي يصبُّ فيها الانتقال ، وقد است عمل على وجه المجاز في الأعراض فقيل : الُعلماء ورثة الأنبياء ... ))(١)

(٢٨) يقع َ به الإحساسُ ومالا يقع َ به : قال في تشبيه الإيمان بالله بالعَوة الوُدْقي بأنه (( جرى مجرى المُثَل لَحْن البيان بإخراج ما لا يقع به الإحساس إلى ما يقع به ... ))(٧).

(٣) ما ير بصر وما ير علم : قال في تفسير لفظ (عَمرات) في قوله تعالى : ﴿ وَلُو تُرَى إِذْ الظُّلُمُونَ في غَمَات الْمَوْت ﴾ [ الأنعام :٩٣] . بأنّ : (( كلّ من كان في شيء كثير أيقال له: غَو فلاناً ذلك ، وُيقال: قد غَو فلان الدين معناه كثُر ، فصار فيما يعلَم بمنزلَة مأبيصو ،

<sup>(</sup>۱) التبيان ٨١/٦ ، وينظر ١٩١/٤ ـ ١٩٢ ، ٢٦٧ ، ٤٢٤ .

<sup>(</sup>۲) و (۳) التبيان ۲/۱ ۳

<sup>(</sup>٤) لسان العرب(ربب) ٤٠١/١ .

<sup>(°)</sup> لسان العرب (جنن) ۹۲/۱۳ ۹۳۹ . ر<sub>د</sub> التبيان ۲/۲۸۱ .

<sup>(</sup>۲) التيبان ۳۱۳/۲

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> التبيان ٤ / ٢٠٣ .

قد غَو وغط من كَثْرته ...)) (^). فالذي يُعِصَو تُدرِكه حاسة البَصو ، فهو محسوس ، والذي يعلَم يعلَم يُعرَكه العقلُ فهو معنًى مجرد . والدين معنًى مجرد ، أما الغو فيكون للمحسوس كالماء مثلاً .

- (٤) ما يظهُر أثره: قال: ((وإنما قيل: سَكَتَ الغضَبُ وسَكتَ الُحزنُ على طريق المجاز إلا أنه في شيء يَظهر أثره م فيكون بمنزلة الناطق به))(١) فالذي يظهر أثره هو المحسوس، وعلى هذا فالمعنوي لاَيْظهُر أثرَه م .
- (٥) المُعتَصَوَّر في النَفْس ، وهو المعنوي ، ذكر ذلك في تعليله تشبيه ثمار شَجَرة الرَّقوم برؤوس الشياطين ، إذ قال : (( إن قُبح صورة الشياطين متصوَّر في النفس ، ولذلك يقولونه لشيء يستقدِحونه جداً كأنه شيطان))(٢) .

وتبعاً للوقفات الدلالية التي وقفها صاحب التبيان حول هذا الشكل من التغير الدلالي فقد جاء الانتقال في المعنى على ثلاثة مستويات:

- ١. الانتقال من مجال حسى إلى مجال حسى آخر .
  - ٢. الانتقال من مجال حسى إلى مجال معنوي .
  - ٣. الانتقال من مجال معنوي إلى مجال حسي .

وتعد هذه التغيرات مؤشّراً مهماً يفيد في معرفة الأحوال الاجتماعية للشعوب المختلفة وليقي الضوء على النواحي النفسية الخاصة بكلّ منها .(٢)

## (١) الانتقال من مجال حسي إلى مجال حسي آخر:

أصل دلالة الألفاظ باتفاق القدماء والمحدثين هو حسي ، فبعد أن انتهى طور نشأة اللغة بالتواضع ، بدأت مرحلة ثانية هي طور الانتقال بين المسميات الحسية ، إذ كان المجاز وسيلتها في ذلك الخروج من الجُمود والرتابة ، مما يمنح الألفاظ حيوية وفاعلية أكثر (٤) .

فقد يحدث الانتقال بين المحسوسات بعضها مع بعض ؛ لصلة بين الدلالتين المكانية أو الزمانية أو الجزئية . فهناك ألفاظ كثيرة لوحظ تطوّرها في الدلالة ، فانتقل كلّ منها من دلالته إلى دلالة أخرى تشترك معها في المكان والزمان أو التسبّب أو المجاورة أو علاقة الجزء بالكلّ والعكس (٥) . ووسيلة هذا النوع من الانتقال الكناية والمجاز المرسل بكلّ علاقته ، وقد ورد في تفسير التبيان قليلاً ،ضمّ الأمثلة الآتية :

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲/۳۵۵ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲/۸ ۰۰ .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> علم اللغة بين التراث والمعاصرة ٢٩٢.

<sup>(</sup>٤) دلالة الألفاظ ١٦١، وكلام العرب ٤١ ـ ٤٢.

<sup>(°)</sup> دلالة الألفاظ ١٦٥ .

أ . الوجه : وقف الطوسي عند قوله تعالى : ﴿ بَلَى مَن أَسَلَمَ وَجَهَه ﴾ لَّلَم وَهُو مُحُسِن فَلَم الْجَرَلا عَنكَ مَنْ مَن اللّهِ وَهُو المراد بلفظ (وجهه) هنا فقال : ((وإنما جاز أسلّم وجهه لله على معنى أسلّم نفسه لله ،على مجرى كلام العرب في استعمال وجه الشيء وهم يريدون نفس الشيء ، إلا أنهم ذكروه باللفظ الأشرف ودلّوا عليه به))(١) . فالعراد إذن التوجّه لله لذلك قيل : وجه الكلام، أي أوله ، وقيل : وجه الرأي أي الذي يبدو منه ويعرف به ، والوجه من كلّ شيء أول ما يبدو فيظهر بظهور ما بعده (٢) .

والوجه القصد بالفعل ، ومنه قولنا في الصلاة : وجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض : أي قصدتُ قصدي بصلاتي وعلي . ويعبر الوجه عن الذات الإلهية (٢) ومنه قوله تعالى لأكُنُ شَي عَالَكُ إلا وَجهَن في القصص : ٨٨] وقوله ﴿ كُلُ مَنْ عَلِيهَا فَانِ وَيَبْقَى وَجَهُ مَرَاكُ ثُنُ مَا لَجُلالِ وَالإَكْرَامِ ﴾ [ القصص : ٨٨] وقوله ﴿ كُلُ مَنْ عَلِيهَا فَانٍ وَيَبْقَى وَجَهُ مَرَاكُ ذُو الْجَلالِ وَالْإِكْرَامِ ﴾ [الرحمن : ٢٧.٢٦] .

والانتقال هنا على سبيل المجاز حيث العلاقة بين الدلالتين علاقة الجزء بالكل ، فالوجه جزء من الإنسان ، ويعبر به عن الإنسان نفسه ، وعن نواياه ومقاصده .

ب. السَلْخ : قال تعالى : ﴿ مَ اَيَتُ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْمُ النَّهَامَ فَإِذَا هَمُ مُ مُظْلِمُونَ ﴾ [يس : ٣٧] وفسر الطوسي هذا القول بأنهم ((داخلون في الظلمة لاضياء لَهم فيه بالشمس ، فالسَلْخ إخراج الشيء من لباسه ، ومنه إخراج الحيوان من جلده ، يقال سَلَخَ يسْلُخُ سَلْخاً فهو سالِخ ، ومنه قوله : ﴿ فَانْسَلُخَ مَنْهَا ﴾ (٤) أي : فخرج منها خروج الشيء ممالاً بَهه)) (٥) .

و (السَلْخ) لغة: إخراج الشيء مما يلابسه ومما التحميه ، ومنه إخراج الحيوان من جلده (١) . وجاء هذا اللفظة في الآية السابقة على سبيل الاستعارة ، وهي من بدائع الاستعارات الإسلامية التي وقف عليها أكثر البلاغيين والمفسرين ، إذ شبه سبحانه خروج النهار من مكان الليل بخروج السلوخ من جلده ، وهي استعارة مكنية (١) ؛ لأن المشبه به محذوف ودل عليه بإحدى لوازمه ، وهي الستعارة مكنية الأصل ، حيث هواء الكون يبقى مظلماً حتى يُضيؤه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱۷/٤۱۳ <sub>.</sub>

 $<sup>\</sup>binom{(7)}{(7)}$  ينظر: تلخيص البيان في مجازات القرآن الشريف الرضي  $\binom{(7)}{(7)}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> آمالي المرتضى ۱/ ٥٩٠ ـ ٥٩٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الأعراف: ١٧٥.

<sup>(°)</sup> التبيان ٨/٨٠٤ \_ ٤٥٩ . (<sup>°)</sup> التبيان ٨/٨٠٤ \_ ومقاييس اللغة ٩٤/٣ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> مفتاحُ العلوم ۱۸۱ ، وينظر: علم البيان۱۷۵ .

الله بضياء الشمس ، فإذا سَلَخ منه ذلك الضياء وأُزيل عنه عاد مُظلماً ، وكأنّ الليل جسّم والنهار قشرت مُ الله بضياء الشمس ، فإذا سَلَخ منه ذلك الضياء وأُزيل عنه عاد مُظلماً ، وكأنّ الليل جسّم والنهار قشرت مُ الله وعظمة تدبيره ، وتصويراً علمياً دقيقاً للحقيقة الكونية (٢)

ج. التموج: قال تعالى: ﴿ وَكُنَّ كُنَّا بَعْضَهُمْ يُومِعُنْ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ ۗ [ الكهف: ٩٩] والُمراد ب(يموج) كما يرى الطوسي: (( بأُنهم يموجون في بناء السدِّ ويخوضون فيه متعجِّبين من السدِّ ... فكانت حالة هؤلاء كما الماء الذي يتموَّج الإضطراب أمواجه) (٢) .

والتموُّج لغة: هو اضطراب الماء بعضه ببعض ، حيث انتقلت دلالته من وصف الماء إلى وصف الناس . على سبيل الكناية . حيث يرمز التموّج إلى الاضطراب ؛ إذ يُقال : ماج القوم : إذا اختلفت أمو رهم واضطرب ، وماج الناس في الفتنة ، وماجت الفتنة وكل شيء اضطرب فقد ماج (٤).

### (٣) الانتقال من مجال حسى إلى مجال معنوي :

بعد تطور الحياة ورُقبها ازداد العقل رقياً ، وبدأ التفكير البشري يتطلّع إلى الغيبيات والمعقولات والمجرّدات ، ولأجل تسميتها ، نقلت أسماء المحسوسات إلى المعنويات . وكلّما ارتقى الإنسان جنح إلى استخراج الدلالات المجرّدة وتوليدها والاعتماد عليها في الاستعمال ؛ ولذلك فإنّ الألفاظ المستعملة هنا تنتقل دلالتها من مجالها الحسي الأصلي إلى المجال الذهني الجديد (٥) ، وهو أمر طبيعي؛ لأنّ اللغة تنتقل (( من الإشارة إلى العبارة ومن التجسيد إلى التجريد) (١)، والتجريد هو (( قيام الأسماء أو الصفات مقام مسمّياتها وموصوفاتها ،أو حلول الألفاظ محلّ الأشياء التي تدلّ عليها) (١)، إذ يصبح الإنسان قادراً على الماضي أو الحاضر أو المستقبل ، على حين تبقى إشارات الحيوان مشخصة وملتصقة بالواقعة الطبيعية (١) .

<sup>(</sup>۱) ينظر: تلخيص البيان ۲۷۶، ومجمع البيان ٤٢٤/٤.

<sup>(</sup>٢) المعاني في ضوء أساليب القرآن: عبد الفتاح لأشين ١٦٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۹٤/٧ .

<sup>(3)</sup> ينظر: (موج) مقاييس اللغة  $2 \times 10^{10}$  ، ولسان العرب  $1 \times 10^{10}$  ، والمعجم الوسيط  $1 \times 10^{10}$ 

<sup>(°)</sup> ينظرُّ دلاُلةُ الأَلفاظُ ١٦٢ ، وكلام العربُ ٤٢ ، وعلم الدلالة العربي ٢٨٩ .

<sup>(</sup>٢) المباحث اللغوية في العراق ١٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> اللغة والفكر :نور*ي جع*فر ٥٩ . (<sup>۸)</sup> الأصوات والإشارات ٥٩ .

ويحدث هذا الانتقال عبر المراحل الزمنية الممتّة في مسيرة حياة اللغة ، فهو لايحدث فجأة وبسرعة ، وإنما يحدث بصورة تدريجية ، إذ تظلّ الدلالتان الحسية والمعنوية سائدتين معا جنبا إلى جنب حقبة من الزمن ، ووسيلة هذا الانتقال . كما سبق الذكر . هي الكناية والتشبيه والاستعارة التي تعدّ من أهم وسائل نقل المعنى وتوسيع الدلالة ، وهي في هذا الباب وسيلة لنمو اللغة وليس للتأثير الفني (۱) . حيث اتخذت وسيلة للتعبير عن المشاعر والعواطف والمعاني النفسية والعقلية .

ويمثّل هذا المستوى الاتجاه الظاهر في تطّور دلالة الألفاظ؛ لأنّ هذا الاتجاه أكثر شيوعاً من الانتقال في الاتجاه المضاد<sup>(٢)</sup>.

وقد وردت الأمثلة على هذا المستوى في تفسير التبيان كثيرة جداً ، وسيقتصر البحث على نماذج منها .

أ. العلم إبصار والجهل عمى :قال تعالى: ﴿ فَمَنْ أَبْصَ فَلَنفْسِهِ مَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا . . ﴾ [ الأنعام : ١٠٤ ]، وقد وقف الطوسي عند هذه الاستعارة فقال : ((وقوله (فَ مِن أَبصَر فَلَفسِه) ، يعني من تبّن بهذه الحجج ، بأن نظر فيها حتى أوجَبتْ له العلَم وتبّن بها ، فمنفعة ذلك تعود عليه ولنفسه بما نظر ، ومن عُمِي فلم ينظر فيها ، وصنف عنها حتى جهل فعلى نفسه ؛ لأن عقاب تفريطه لازم له وحال "به ، فسمّي العلم والتبيين إبصاراً مجازاً وسُمّي الجهل عمى توسّعاً )) (٣) .

وظاهر عبارته الأخيرة يوحي بوجود فرق بين المجاز والتوسع ،ولكن الطوسي لم يقصد ذلك ، وإنما جاء كلامه على سبيل التفصيل في القول ، فالمجاز هو وسيلة التوسّع في اللغة ؛ لأن ما حدث من نقل الدلالة في لفظ (أبصر) قد حدث في لفظ (عَمي) ذلك أنّ اللفظين يدلان على طاقة حسية ، ف(أبصر) أصله : رأى المبصرات بعينه وأدركها على وجه الحقيقة (أ) ، وعَمي أصله : فقد القدرة على رؤية المبصوات لعاهة في عينيه (٥) .

وشأن من استدل بالبراهين التي قدمها الله على يد أنبيائه وكُتبه لتدل على وحدانيته وربوبيته ، كشأن من يسير مبصراً طريقه الصحيح . أما من عَزف عن تلك البراهين وامتنع من الأخذ بها والاعتبار منها فشأنه شأن الأعمى الذي لأبيصر طريقه يسير على غير هدى .

<sup>(</sup>۱) دلالة الألفاظ ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) دلالة الألفاظ١٦٢ ، ودور الكلمة في اللغة ١٨٦ ، وفقه اللغة وخصائص العربية ٢٢٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲۲۷/٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر (بصر): الصحاح ٢ / ٥٩١ ، ولسان العرب ٤ / ٦٤ ، والمعجم الوسيط ١/ ٥٩ . (<sup>٥)</sup> ينظر (عمى)" مقابيس اللغة ٤ / ١٣٢ ، ولسان العرب ١٥ / ٩٥ ، والمعجم الوسيط ٢ / ٦٣٥ .

ويتفق المفسّرون على ماقاله الطوسي وهو أنّ الإبصار في هذه الآية يراد به معرفة الحق والعمل به ، والعمل به ؛ لأنّ البصيرة للقلب كالبصو للبدن . فهي البيّنة والدلالة التي تجلّي الحق وتبصّر بحقيقة الأمور (١) .

ب. إبصار النهار: قال تعالى: هُوَ اللّهِي جَعَل لَكُمُ اللّهِل لَسْكُنُواْ فِيْهِ وَالنّهَا مَبُصِراً وَقِعلَ النهار مُبصِراً ، وقفا المبصر فيه تشبيها ومجازاً واستعارة بسببه على وجه المبالغة)) (٢) فهو يرى أنّ هذا التعبير جَمَع بين المجاز والتشبيه والاستعارة ؛ وذلك لأنّ وصف النهار بالإبصار خروج عن الحقيقة ، حيث شبه النهار بالإنسان المبصر ؛ لأنّ المشبه به محذوف ونُكرت إحدى صفاته وهي الإبصار ، فهو استعارة مكنية وتفسير ذلك : أنّ النهار مسبّب للإبصار بضوئه الذي يبعث على العمل والنشاط والرؤية الواضحة ، والتفكّر في خلق الله حتى كأنه هو المبصر لكلّ شيء ، وهذا على وجه المبالغة (٢) . ولو وصف النهار بأنه مُضيء لما كان له وقع كوصفه بالإبصار ، فهذا أبلغ وأدلّ على موقع النعمة ؛ لأنه يكشف عن وجه المنفعة (٤) ، التي توحي لنا بأنّ النهار يرقُبنا ويُوسِر أعمالنا وكأنّ له عينين ليشهد علينا أعمالنا في الخير والشر (٥) .

ج. الإرث: ورد اللفظ بصيغة المضارع في قوله تعالى: ﴿ لِلَّهَ مِن أَوْنَ الْأَرْمِنَ مَن بَعْل الْمَالَ فَي وَدِه المجاز ؛ لأن الإرث أَهْ الماضي الباقي ماَصِيرُ له بعده ، وحقيقة ذلك في الأعيان التي يصبّح فيها الانتقال ، وقد است عمل على وجه المجاز في الأعراض ، فقيل العلماء وَرثة الأنبياء ؛ لأنهم تعلّموا منهم وقاموا بما أنوه إليهم) (١) .

وقد سبقت الإشارة إلى تحديد مفهومي الأعيان والأعراض (<sup>()</sup>) ، ونجد في هذا اللفظ انتقالاً من دلالة حسية تتمثل بما يتركه المتوفّى من مال وأرض ودار وكلّ شيء كان ملكا له إلى بنيه وأقا ربه . فالإنسان وارث وموروث . إلى دلالة معنوية هي العلم والفكر والثقافة الدينية التي يتركها الأنبياء لعلماء أديانهم ، فليس للأنبياء إرث سوى العلم والمعرفة والدين . وقد قال تعالى على

<sup>(</sup>١) ينظر الكشاف ٢/ ٤٢ ، ومجمع البيان ٢ /٣٤٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ٥/٥ .

<sup>(</sup>٤) النكت في إعجاز القرآن ٨١.

<sup>(°)</sup> التعبير القرأني : فاضل السامرائي ٢٨-٢٩ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ٤٨٢/٤

<sup>(</sup>۷) ينظر ص ٩٩ من الرسالة

لسان زكريا (عليه السلام): ﴿ فَهَبُ لِي مِن لَكُنكَ وَلَيْاً يَنِ ثُنِي وَيَنِ ثُمِن آلَ يَعْقُوبَ ﴾ [مريم دون المال ، فالمال لاقر له عند الأنبياء حتى دون المال ، فالمال لاقر له عند الأنبياء حتى يتنافسوا فيه أو يتوارثوه ، بل قلّما يقتنون المال ويتملّكونه (۱) . وقد قال رسول الله . صلى الله عليه وآله وسلم . ( نحنُ معاشر الأنبياء لا نورتُ ، ما تركناه صدقةً )(۱).

د. الأسباب : في قوله تعالى: ﴿ فَلَيَنَقُولُ فِي الْأُسَبِ ﴾ [ص: ١٠] ، وقف الطوسي عند هذا اللفظ فقال : (( وهي جمع سَب ، وكلّ مايتوصل به إلى المطلوب من حَبل أو سُلّم أو وسيلة أو رَحِم أو قَرابة أو طَريق أو جِهة ، فهو سَب ، ومنه قيل : تسبّبتُ بكذا إلى كذا ، أي توصلتُ به إليه))(٢) .

وهو يشير هنا إلى الأصل الحسي للفظ (سب) ، وكيفية تدرّجه في الدلالة وانتقاله إلى مجال معنوي . وإن لم يفصح عن ذلك . لأن الحبل والسُلم شيئان ماديان أو حسيان ، والوسيلة والرحم والطريق والجهة أشياء معنوية ، والسبب في أصله اللغوي : الحبل القوي الطويل الذي يستعمل للصعود والانحدار (3) ، وسمى كلّ ما يتوصّل به إلى شيء سببا (٥) .

واختلف المفسرون في هذه الآية فقد قيل الأسباب: ال معارِج والمناهِج التي يتوسَّل بها للصعود إلى السماء (٦) ، وقيل هي الحِيل ، أي: فلَيحتالوا في أسبابٍ توصِلهم إلى السموات ، وقيل: أسباب السموات أبوابها (٧) .

د . الإلقاء : قال الطوسي : ((وحقيقة الإلقاء تصبر الشيء إلى جِهة السفل)) (^) وحده في موضع آخر بأنه في الأصل حسي الدلالة ثم انتقل إلى دلالة معنوية ، يقول : ((والإلقاء حقيقته في الأعيان)) (٩) ، ومثّل له بقوله تعالى : ﴿وَأَلْقَى الْأَوَلَ ﴾ [الأعراف : ١٥٠] ، ثم انتقل إلى الدلالة على المعنويات ،ومثّل له بقول القائل : ((ألقى عليه مسألة مجازاً ، كما بقال طَرَح علي مسألة) ((١٠) ، ولذا ((استعمل في الرعب مجازاً)) (١٠) ، ومنه قوله تعالى : ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلّم: باب حكم الفيء ١٣٧٨/٣ ، وسنن الترمذي: باب ما جاء في تركة رسول الله ١٥٧/٤.

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲/۸ ه.

<sup>(</sup>غ) ينظر (سبب) العين ٢٠٣/٧ ، ولسان العرب ٤٥٩/١ .

<sup>(°)</sup> معجم مفردات ألفاظ القرآن ٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) الميزان ١٩٣/١٧

<sup>(</sup>Y) مجمع البيان ٤٦٦/٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> التبيان ۱۵۱/۲

<sup>(</sup>۱۳) التبيان ۱۳/۳ .

<sup>(</sup>۱۰) التبيان ۱۵۱/۲ .

الَّذِينَ كَفَّنُ فَا النَّعْبَ ﴾ [آل عمران: ١٥١] ، ومثله قوله تعالى: ﴿ مَا لَّقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّتُ مَنِي ﴾ [طه: ٣٩] .

والإلقاء في اللغة مِن ألقى: بمعنى طَرَح ورَمى بالشيء مِن يده، وألقى المتاع على الداّبة: وضَعه ، وألقى الله الشيء في القلوب: قَذَفَه ، وألقى إليه القول وبالقول: أبلغه إياه ، وألقى إليه السلام ، حيّاه به (١) ، إذ انتقل الإلقاء من طَرح الأشياء المحسوسة إلى طَرح المعنويات.

هـ ـ سَكوت الغضب: ومن جميل وقفاته الدلالية في هذا المستوى، وقوفه عند قوله تعالى: 

(وَلَمْ السَّحَتَ عَن مُوسَى الْغَضَبُ [ الأعراف: ١٥٤] ولذا سيذكر نصه كاملاً من دون تجزئة لما فيه من فائدة دلالية متمّزة لم يقف عليها البحث عند سواه من المفسّرين الذين سبقوه، إذ قال: (((لم سكَتَ) ،سكَنَ، وسُمي ذلك سُكوتاً ولن كان الغضب لايتكلّم لأنه كان به ورته دالا على ما في النفس من المغضوب عليه ، كان بمنزلة الناطق بذلك ، فإذا سكَت تلك الفَ ورة كانت بمنزلة الساكت عما كان متكلماً به،والسكوت في هذا الموضع أحسن من السكون ؛ لتضمّنه معنى سكوته مع سكون غضبه . والسكوت هوالإمساك عن الكلام بهيئة منافية لسببه ، وهو تسكين آلة الكلام ، وإنما قيل سكَت الغضب وسكَت المُون على طريق المجاز ، إلا أنه في شيء يَظهر أثره ، فيكون بمنزلة الناطق)) (٢) فالسكوت لديه أعممن السكون ،وقد استعيرت لفظة (سكَتَ) التعبير عن سكون غضب موسى (عليه السلام) ، وهو من باب استعارة محسوس . وهو الكلام المسموع عن سُكون وهو الغضب الذي يمثل حالة انفعالية يمر بها الإنسان إذا حدث مالا يرضيه .

وهذه الاستعارة ضرب من التشخيص الفني أضفت على معنى الغضب الحياة الموخلعت صفة الأنسنة على ماهو نفسي وذلك بتصييره ناطقاً ثم ساكتاً الموكأنه إنسان مسلّط على موسى (عليه السلام) يدفعه ويحثّه على الانفعال ويغريه بإلقاء الألواح وجرّ رأس أخيه ، حتى إذا سكَت عنه وتركه لشأنه وقطع الإغراء، عاد موسى (عليه السلام) إلى نفسه ، وفي ذلك حسن التعبير وبلاغة الأسلوب(٢) . ولم يكن ذلك الحسن ، إلا لأن السكوت أوسع دلالة على ثروان ذلك الغضب، فلو ق ال سكن لما كان له ذلك الأثر ، لأن الغضب يُجيِّشُ في نفس الغضبان حديثاً

<sup>(</sup>۱۱) التبيان ۱٦/۳ <u>.</u>

<sup>(</sup>۱) ينظر (لقي) مقاييس اللغة ٥/٠٦٠ ـ ٢٦١ ، ولسان العرب ١٥ /٢٥٧ ، والمعجم الوسيط ٨٤٢/٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الكشاف ۱۲۰/۱ .

يدفُعه إلى أفعال يُطفئ بها غضبه فإذا سكن ذلك الغضب ،وهدأت نفسه ، كان ذلك بمنزلة سكوت حديث نفسه له ، وسكوت إغرائها له بتلك الأفعال ، وكأن الغضب هو النفس الناطقة (۱). و. يد الله : ورد هذا التركيب الإضافي في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُو لَا يَكُ اللّه مَعْلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ عُلُولَتَ الله وسي في تفسير نسبة اليد إلى الله تعالى بأنها تأتي على خمسة أوجه : ((أحدها: الجارِحة ، الثاني : النه عَمة ، الثالث : القوة ، الرابع : المألك ، الخامس : تحقيق إضافة الفعل)) (١) ، ويتضح هنا تت عه للتطور الدلالي لهذا اللفظ، فهو يدل أولاً على أصله الحسي الذي هو الجارِحة أي اليد المعروفة لدى الإنسان ، ثم انتقل للدلالة على معانٍ عدّة كالذعمة والقوة والملك ، ونظر لذلك بقوله تعالى : ﴿ أُولِي القوى ، وبقول العرب: لفلان على فلان يد ، أي ذعمة (۱) .

ومعنى قوله بل يداه مبسوطتان) أي: ناعمه مبسوطة ، وورد اللفظ مثنى على سبيل المبالغة في صفة الذعمة ، وبأن النعمة مبسوطة في الدنيا والآخرة (علائم النوعين اختص بصفة تخاف صفة الآخر، فذعم الدنيا الزائلة تختلف عن ناعم الآخرة الخالدة ، ولذلك صارا كأنهما جنسان مختلفان فثنيت اللفظة للدلالة عليهما (ما وقيل : إنّ الرد ورد بالتثنية ليكون (( أبلغ وأدلً على إثبات غاية السخاء له ونفى البخل عنه ، وذلك أن غاية مايبذله السخى

بماله من نفسه أن يعطيه بيديه جميعاً ، فُبنَي المجاز على ذلك))<sup>(٦)</sup> . وفي هذا التعبير كناية عن القدرة ، بل كمال القدرة ، وفيها إيحاً عبانتساب تلك القدرة العظيمة إلى الخالق عزَّ وجلَّ كانتساب الإنفاق والجود إلى اليد من حيث بسطها وغَلِّها (٧).

وواضح في هذا التفسير انتقال دلالة لفظ (اليد) من مجال حسي إلى آخر معنوي ، والفائدة من هذا الانتقال تصوير الحقيقة المعنوية بصورة حسية ملازمة لها غالباً ، ولاشيء أثبت من الصور الحسية في الذهن (( لأنّ الجوارح خدم القلب، فإذا ذهبَ القلبُ إلى شيء ذهاباً معقولاً ، فهبَ الجوارح نحو ذلك الشيء ذهاباً محسوساً ))(^) . ولّما كان البخل والجود أمرين معنويين

<sup>(</sup>۱) التحرير والتنوير: الطاهر بن عاشور ١٢٢/٩.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۸۰۰/۳ .

<sup>(</sup>۳) التبيان ٥٨١/٣ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٣/ ٥٨١ ، وينظر مجمع البيان ٢١٨/٢ .

<sup>(°)</sup> ينظر: تلخيص البيان ١٣٣ ، وأمالي المرتضى ٤/٢.

<sup>(</sup>٦) الكشاف ١/ ٢٢٨

 $<sup>(^{(\</sup>vee)})$  الميزان في تفسير  $(^{(\vee)})$  .

<sup>(^)</sup> نتائج الفكر في النحو ٢٢٧ .

لأيركان بالحسِّ ، وتلازمهما صورتان حسيتان هما: ق بض اليد للبخل وبسطها للجود ، فقد عبر عنهما بما يلازمهما لتوضيح صورتيهما وتيسير فهمهما (۱) .

ويقال مثل هذا الكلام في جميع الآيات التي ورد فيها ذكر جوارح منسوبة إلى الذات الإلهية؛ لأنها جميعاً وردت على سبيل الكناية للدلالة على القدرة والهيمنة الإلهية والتمكّن على التصرّف والتدبير في أمور الخلق.

وهناك أمثلة كثيرة من هذا النوع في تفسير التبيان $^{(7)}$ .

#### (٤) الانتقال من مجال معنوي إلى مجال حسي:

يحدث في هذا المستوى انتقال الألفاظ من مجال دلالتها المعنوية إلى مجال دلالي حسي، ويرمي هذا الأسلوب إلى توضيح الدلالة عبر عملية التصوير، وهي نوع من المجاز يسعى إلى الإثارة والإبداع البلاغي<sup>(٦)</sup>، وهي وسيلة من وسائل القرآن الفعلة في تحقيق مقاصده وأغراضه، وفي إظهار المعاني وت قريبها، إذ تظهر المعاني المُجرّدة في صور حسية رائعة، وتجري مجرى الأمثال، كقوله تعالى في تصوير عمل الكافرين والمنافقين (هباء)(٤).

والتصوير المقصود في هذا الحديث هو الخاصّ بالألفاظ ، وليس بالصور المركبة أو الجمل ؛ لأنّ البحث بصدد التغير الدلالي الخاصّ بالألفاظ من دون التراكيب ، إذ تُدرك الفكرة التي يعير عنها اللفظ المفرد بالحواسّ كأنها تُرى أو تُسمَع أو تُلَس .

وجاء هذا النوع من الانتقال قليلاً قياساً إلى المستوى الثاني الذي كان أكثر شيوعاً في اللغة (٥) ، وهو كذلك في تفسير التبيان ؛ إذ ورد مثالان، أحدهما: متفق عليه لدى المفسرين والبلاغيين ، والآخر : وقع فيه الطوسي بوهم وخالف سابقيه ولاحقيه .

المثال الأول هو: (رؤوس الشياطين): قال تعالى في وصف شجرة الزقوم: ﴿ طَلْعُهَا كَأُنَّهُ مِنُ وَصِفَ شَجْرة الزقوم: ﴿ طَلْعُهَا كَأُنَّهُ مِنُ وَصِفَ شَجْرة الزقوم: ﴿ طَلْعُهَا كَأُنَّهُ مِنُ الشّيطِينِ ﴾ [ الصافات: ٦٠ ] ، وهذه من أشهر التشبيهات التي وقفت عندها أكثر كتب التفسير والبلاغة واللغة ، وقد ذكر الطوسي أنّ هناك ثلاثة أقوال في تأويل هذا التشبيه يسوّع استعمال رؤوس الشياطين مع أنها لم تُر قط ، أهمها . وهو الراجح لديه . (( أنّ قبح

<sup>(</sup>۱) الكشاف: حاشية الشريف الجرجاني ٦٢٨/١.

<sup>(</sup>۲) ينظر: شراء الكفر بالإيمان ۲۸/۱ ، والصفح ۲۷/۱ ، والذكر ۳۱/۲ ، والدرجات ۱۹۱/۶ ، وغمر ۲ ۲۰۳٪ ، والحرج ۲۲۳٪ ، والمكر ۲، ٤٨٠ ـ ٤٨١ ، والفتنة ٥/ ٢٣١ ، والوحي ٦/ ٤٠٣ ، وأشتعل الرأس ١٠٤/٧ ، والعقبة ٣٠/١٠ - ٢٥٣١ ، وغيرها كثير .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> دلالة الألفاظ ١٦٠ .

 $<sup>^{(2)}</sup>$  الطبيعة في القرآن الكريم : كاصد ياسر الزيدي  $^{(2)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> دور الكلمة في اللغة ١٨٦ .

الشيطان متصوّر في النفس ، ولذلك يقولون لشيء يستقبِحونه جداً : كأنه شيطان ، وقال امرئ القيس :

أَتَ قَتُ لُنْ مِي وَالْمُشَرَّفِيُّ مُضاجِعي وَمَسْنُونَةٌ زُرْقٌ كَأَنْيابِ أَغُوالِ<sup>(١)</sup>

فشبه النصول بأنياب الأغوال ، وهي لم تُر ، ويقولون : كأنه شيطان وانقلب علي كأنه شيطان)(٢) .

وقوله ( مُتصور في النفس) معناه: أنه ذو دلالة معنوية ، إذ انتقلت دلالة عبارة (رؤوس الشياطين) من مجالها الذهني الذي تتصوره العقول على غايةٍ من القبح والبشاعة إلى مجال حسي هو ثمار شجرة الزقوم ،ووسيلة هذا الانتقال هو التشبيه،ووجه التشبيه هو الصورة القبيحة للشيطان ؛ لأنه كائن منبوذ تنفر منه النفوس ، وتحمل له صورة غاية في القبح والبشاعة ، مثيرة للرعب والخوف ، فشبة ت بها ثمار هذه الشجرة لق بح منظرها على سبيل تشبيه الغائب بالحاضر .

وروي عن ابن عباس أنه كان لأهل مكة جبال قبيحة المنظر وكانوا يُسمّونها رؤوس الشياطين لق بحها إذا نظروا إليها ، فشبّه لهم ثمر الزَّقوم في المنظر بتلك الجبال ،ويجوز أيضا حلى خلى ذلك على مذهب العرب في تسميتهم كلّ ما يستعظمونه شيطانا ، وتشبيههم بالشياطين على سبيل التهويل(٢) .

وقد ذكر المفسرون لهذا التشبيه تفسيرات حسية كثيرة ، غير أنهم في الغالب يرجّحون المعنى الخيالي الغالب يرجّحون المعنى الخيالي الني كأن ذلك يضفي عليها مزيداً من التخويف والتنفير ،وهو المومى الذي قصد إليه التعبير القرآني (٥) : وقيل: إنّ جميع التفسيرات الحسية قائمة على التفسير المعنوي له (٦).

والتشبيه هنا تخييلي (۱) ، وهو المركب من أمور كلّ واحد منها موجود يدرك بالحسّ ، ولكن هيأته التركيبية ليس لها وجود حقيقي في عالم الواقع ، وإنها لها وجود متخيّل أو خيالي (۱) والمثال الثاني هو: (السُفَهَاء) : الذي ورد في قوله تعالى : ﴿قَالُواْ أَنْوُمُن كَمَا مَا مَنَ السُفَهَاء ﴾ [البقرة الثاني هو: (السُفَهاء) : الذي ورد في قوله تعالى : ﴿قَالُواْ أَنْوُمُن كَمَا مَا مَنَ السُفَهَاء ﴾ [البقرة ١٣٠] ، وفي هذا اللفظ يقول الطوسي : ((هي جمع سَفيه ... والسَفيه الضَعيف الرأي الجاهل

<sup>(</sup>۱) ديوان امرئ القيس ١٦٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۸ / ۰۰۲ .

<sup>(</sup>٣) الجمان في تشبيهات القرآن : ابن ناقيا البغدادي ٢٤٦ ـ ٢٤٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> معاني القُرآن لَلْفراء ٣٨٧/٢ ، وتأويل مشكلُ القرآن٣٨٨ ـ ٣٩٠ ، والكامل في اللغة والأدب: المبرد ٩٣/٣ ، وجامع البيان ٢٢ /٣٦ـ وجواهر الحسان ١٩/٤ .

<sup>(°)</sup> التشبيهات القرآنية والبيئية العربية: واجدة الأطرقجي ٢٥٤ ـ ٢٥٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> و <sup>(۷)</sup> الكشاف ۳٤٢/۳ .

<sup>(^)</sup> علم البيان ٦٨ .

ولكن هذا التطور لم يؤثّر على المعنى الأصلي للفظ ، فليس من الضروري أن تتنثر الدلالة القديمة ، ولهذا (( فمن الواجب ألا يفوتنا أنّ الدلالة الحقيقية قد تتعدّ ، أي أنّ اللفظ ينحرف عن مجاله الحقيقي ، ثم يشيع المجاز حتى يُصبح مألوفاً ، ويكون للفظ دلالتان و استعمالان وكلاهما من الحقيقة))(٤) .

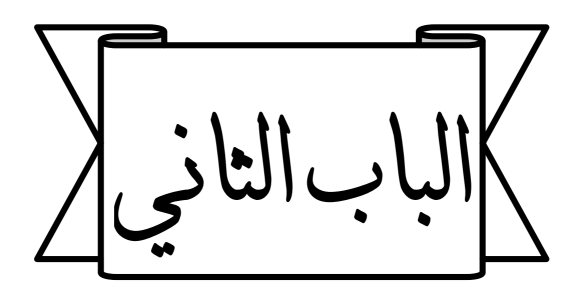
وهذا هو الذي دعانا إلى القول أنّ الطوسي قد وَهِم في جُعْى صفة الثُوب السفيه متطوِّرة من السَفه الذي هو الخِفَّة والجَهل على حين أثبتت المعجمات العربية عكس ذلك ، وهو ما يتوافق مع ما قال به علم اللغة الحديث من أنّ الحسي هو الأصل لكلّ المعنوبات .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۷۸/۱ ، وينظر معاني القرآن وإعرابه ۸۸/۱.

<sup>(</sup>٢) ينظر (سفه) :مقاييس اللغة ٧٩/٣ ، ولسان العرب ١٣ /٤٩٧ ـ ٤٩٩ ، والمعجم الوسيط ١/٤٣٧ .

<sup>(</sup>٣) ينظر: العين (سفه) ٩/٤ ، وتأويل مشكل القرآن ٤١٠ .

<sup>(</sup>٤) دلالة الألفاظ ١٣٢ ـ ١٣٣ .



اللكالمالتركيية

## توطئة:

التركيب هو تأليف الألفاظ وضم بعضها إلى بعض في بناء متكامل المعنى ، ولكل تركيب تكوينه الخاص به ، الذي تتحد بموجبه فاعليته في التعبير عن المعنى العواد .

والتركيب هو أهم وسائل إنتاج الدلالة ، فلا دلالة بلا تركيب ؛ لأنّ الألفاظ المفردة لا يمكن أن تُحقّ ق الوظيفة الأساسية للغة ، ألا وهي التعبير عن مُكّونات الفكر (١) ، ولا يكون هذا إلا بترتيب تلك الألفاظ ترتيباً معيناً في ضمن تركيب يؤلّف فيه المتكلّم بين الألفاظ على وفق المعاني وحسيما تقتضيه الدلالة . (( فليس الغرضُ بنظم الكلم أن توالتُ ألفاظها في النطق ، بل أن تناسق تُ دلالتها ، وتلاقت معانيها على الوجه الذي اقتضاه العلل)(١) .

والصورة الواضحة للتركيب هي الجُملة ، التي تمثّل الأساس المتين الذي يرتكز إليه على النحو . وقد عني علماء العربية القدماء بدراسة الجملة وعرفوها بأنها : الكلام الذي يحسن السكوت عليه (٦) . وأفاضوا في دراستها من الناحيتين الشكلية والدلالية ، يشهد بذلك كتاب سيبويه الذي يعدّ أقدم كتاب نحوي وصل إلينا ، إذ ت جده حريصا على الإحاطة بكلّ ما يتعلّق بالأساليب العربية من خصائص لغوّية ونحوّية وبيانية ، ولا يكتفي بالوقو ف عندها ، بل يشير إلى مواطن الحُسن والق بح فيها ، وإلى أسباب ذلك ، بما يصب في صَميم النرس النحوي الدلالي الذي يقوم على دراسة ظم الكلام وأسرار تأليفه ومدى ملاءمته لظروف القول (٤) .

وهو ما وجدناه لدى غيره من علماء النحو أمثال: المبرد ، وابن جني ، وعبد القاهر الجرجاني ، والزمخشري وغيرهم .

وكذلك عني المحدثون بدراسة الجملة ، ولاستها العالم اللغوي دي سوسير الذي وضع أسس المنهج الوصفي في دراسة اللغة في مستوياتها المختلفة : الصوتي ، والصرفي ، والدلالي ، والتركيبي ، فظهر ما يعرف بعلم الألسنية الذي يعنى بالتركيب العام للنظام اللغوي (٥) ، والذي نضج أكثر على يد العالم (تشومسكي) صاحب النظرية التوليدية التحويلية التي تناولت إرساء قواعد جملة من المفاهيم ، وقالت بإمكانية توليد عدد لا محدود من الجمل مشتقة من جملة واحدة بعد إجراء التحويلات عليها (١) .

<sup>(</sup>١) أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث: توفيق الزيدي ٧٣.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ٩٥.

<sup>(</sup>۲) ينظر المقتضب ۱۸/۱ ، وشرح ابن عقيل ۱٤/۱ ، ومغني اللبيب ٣٧٤/٢.

<sup>(+)</sup> أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين: قيس اسماعيل الأوسى ٢٧، ٣٢ .

<sup>(°)</sup> الألسنية (علم اللغة الحديث): المبادئ والأعلام: ميشال زكريا ١٤٠ ـ ١٤٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> البنى النحوية ١١٥ ـ ١١٦ .

وقد منح الدكتور مهدي المخزومي الجملة بعدها العام حين عدَّها: ((الصورة اللفظية ال صُغرى في الكلام المفيد في أية لغة من اللغات ، وهي المُوكِب الذي يين المتكلّم به أن صورة ذهنية كانت قد تألّفت أجزاؤها في ذهنه ، ثم هي الوسيلة التي تنقل ما جالَ في ذهن المتكلّم إلى ذهن السامع))(١).

وتجتمع ثلاثة أُسُس في منح الجملة دلالتها الخاصّة هي:

- ارتباط الألفاظ بعلاقات نحوية تتنظم بها المعاني المواد التعبير عنها في نصِّ يقوم على قواعد نحوية صحيحة .
- ٢ . ارتباط الألفاظ بعلاقات سياقية تنتظم بها مفرداتها بعضها مع بعض ، وتنتظم هي مع ما قبلها وما بعدها في نتابع فكري متاسق يخضع للمعنى العام للنص الكلي .
- وقد يلجأ المتكلم إلى العدول عن العلاقات النحوية المباشرة إلى أساليب بيانية أو بلاغية يرقى بموجبها المستوى الفني لكلامه.

وبناءاً على هذه الأُسس ، فإن الدلالة التركيبية تضم ثلاثة أنواع من الدلالات المتآزرة بعضها مع بعض في منح النصّ حيويّته وفاعلّيه في إيصال المعنى المواد ،وهذه الأنواع هي: النحوية ، والسياقية ، والبلاغية .

وقد تتاول الأستاذ الدكتور كاصد ياسر الزيدي الجانب البلاغي في تفسير التبيان<sup>(۱)</sup> ، مستوعباً أغلب المباحث ، بما لا يدع مجالاً لمزيد من البحث فيه ، مما وفر مجالاً علمياً للوقوف على الدلالة بن النحوية والسياقية ، لأهميتهما في تفسير التبيان ، ولما في ذلك من كشف عن الفكر الدلالي الذي خلّفه الطوسي في هذا الميدان .

فالذ حو والسياق من أهم الأسس التي ارتكز عليها الطوسي في الجانب الدلالي التركيبي في تفسيره ، بهما يوجه المعاني ويوثق النصوص ، ويطل الاتهامات ويرد المزاعم ، فكان لهما حيز واسع في وقفاته الدلالية ، فضلاً عما نُكر سالفاً في باب الألفاظ المفردة .

<sup>(</sup>١) في النحو العربي ، نقد وتوجيه : مهدي المخزومي ٣١ ، وينظر من أسرار اللغة: ابراهيم أنيس ٢٧٦ ـ ٢٧٧ .

<sup>(</sup>۲) ينظر : منهج الطوسي ۳۲۶ ـ ۳٦٠ .

## توطئة:

وهي الدلالة المستمنّة من نظام الجلة وترتيبها وحركات إعرابها (١) ، أو هي مُصّل العلاقات النحوّية بين كلمات الجلة الواحدة ، سمّاها ابن جني الدلالة المعنوّية (٢) .

تقوم على فَهم معاني الكلام ، تلك المعاني التي كانت محط عناية أهل العربية كافّة ، فقد عني بها الذ حويون ودرسوها في الأبواب النحوية المختلفة وحلّدوا دلالاتها، ومن المقصود بها، أهو المتكلم أم المخاطب ؟ وحلّدوا نوعها هل هي من الخبر أو غير الخبر (٦) .

وعني بها أيضاً المفسرون واعتمدوا عليها أساساً لفهم النص القرآني إذ بموجبها يوجه النحو وأساليب التعبير الأخرى ، وهي في كل ذلك لا تأتي منفصِلة ، بل ت درس في ضمن التفسير العام للقرآن (٤).

كما عني بها البلاغيون ، وجعلوها علماً قائماً بنفسه سمّوه علم المعاني ، الذي يشكّل مع علمي البيان والبديع العلوم الأساس للبلاغة ، فدرسوا علم المعاني بتفصيل وتشعّبوا في ذكر المعاني المجازية التي تخرج إليها الأساليب النحوية الأصيلة من أمرٍ واستفهام ونداء ونهي وغير ذلك (٥) .

و حظيت الدلالة النحوية بعناية الأصوليين أيضاً ؛ لأنها من الأسس التي يعتمدونها في الوصول إلى الأحكام الشرعية ؛إذ إن علم الأصول (أمرتبط بتوجيه الترتيب اللفظي وبيان دلالته التي تختلف من تركيب بالى آخر ، وكم من السائل الشرعية التي يختلف الحكم فيها تبعاً لاختلاف التركيب وملوله))(٦) .

ومن العلماء المعنيين بالدلالة النحوية الطوسي الذي كان أصولياً ومفسراً رائداً في زمنه وزمن لاحقيه ، ولا تزال كتُبه حتى الآن منار الباحثين ومدار درس الطالبين .

وقد تجلّت عنايته بها في عدّة جوانب جعلها البحث على أربعة مباحث: الأول في معاني الكلم، والثاني في دلالة الجملة وعوارضها، والثالث في دلالة الإعراب وما يترتّب عليه من تغير في الدلالات، والرابع في دلالة الحروف بأنواعها.

<sup>(</sup>١) النطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲) الخصائص ۱۰۰/۳ ـ ۱۰۱ .

<sup>(</sup>٢) أثر المعنى في الدراسات النحوية حتى القرن الرابع الهجري :كريم حسين ناصح الخالدي ٣٥٢ .

<sup>(\*)</sup> ينظر: الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري ٢٣٥-٢٤٥ ، والدرس النحوي في كتب الأمالي في القرن الرابع للهجرة: خزعل فتحي زيدان ٢٠٤، والنسفي نحوياً من خلال تفسيره: حامد عبد المحسن ١٠٠-١٢٠، والبحث النحوي عند الإمام الواحدي: عبد المجيد كاظم٢٠٦-٢٣٤، والمباحث النحوية في تفسير مجمع البيان للطبرسي: عامر عيدان ٢٤٥ ـ ٣١٨.

<sup>(°)</sup> ينظر : مفتاح العلوم ١٥٢، والإيضاح في علوم البلاغة الخطيب القزويني ١ / ١٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> أثر الدلالة النحوية واللغوية في استنباط الأحكام ٣٩.

# المبحث الأول

# دلالة معاني الكلام

يقسم الكلام تَبِعاً لمعناه على قسمين: الخبر والإنشاء. قال الخطيب القزويني: (( وَوجه الصرر أَن الكلام : إِما خبر يكون أو إنشاء ؛ لأنه إما أن يكون النبت به خارج تُطابقه أو لا تُطابقه ، أو لا يكون لها خارج ...)) (١) .

ولكلٌ من هذين القسمين دلالت مه الخاصة التي متاز بها من الآخر ، غير أنهما يتبادلان المواقع ، فيخُرج الخبر إلى الإنشاء أو العكس ، إذا اقتضى ذلك السياق وأعانت عليه القرائن المحيطة بالنص (٢) والتبادل بين الدلالتين فرع باسق من تتاسب النظم القرآني وروعة الإعجاز ، وقد يكون ذلك النتاسب بينا باهرا ، وقد يأتي بخفاء لا يُركه إلا ذهن لماح وق اد . وهو وسيلة من وسائل تعدد معاني النص الواحد فلو (( تأملت لوجدت الحقيقة المعنوية وا لنفسية المعبر عنها بلفظ الإنشاء غير الحقيقة المعنوية المعبر عنها بلفظ الخبر))(٢) .

### أولاً: الخبر:

هو كلام يحتمل الصِنْق والكَذِب<sup>(3)</sup> ، والصدق : هو مطابقة النسبة الكلامية المفهومة من الخبر للنسبة الخارجية الظاهرة في الواقع الحقيقي ، أما الكذب: فهو عدم مطابقة الكلام لواقع الحال<sup>(6)</sup>. أما الإنشاء : فهو ما لم يحتمل الصدق والكذب ؛ لأنه كلام يشئه المتكلم من ذات نفسه ، ولا يُشترط فيه أن يكون له نسبة خارجية تطابقه أو لا تطابقه .

وبمعنى آخر فإن الخبر: (( نقلُ حقيقة أو معلومة يقفُ عليها المتكلم أو المنشئ ، فيعبر عنها لينقلَها لَعن يلقي إليه الكلام ،وهذا المتلقي يستطيع أن يجق ق منها صدقاً وكذباً لو أراد ؛ لأن لها وجوداً في خارج كلام المتكلّم، وأنه هو الذي ينشئه ، فلا يستطيع المتلقي أن يصل إليه إلا إذا أنشأ المتكلّم لينقله إليه) (٦) ، ولذلك و صِف ت الجملة الإنشائية بأنها موجدة لمعناها ، والخبرية بأنها حاكية عنه (٧) .

<sup>(</sup>۱) الإيضاح في علوم البلاغة ١٣/١ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : الكتاب ٥٠٤/٣ ، والأيضاح في علوم البلاغة ٦/١ ا ١٤٧ ، والبرهان في علوم القرآن ٣٤٧/٣ - ٢٥٢ ، والطراز المتضمن لأسرار البلاغة ٢٩٣٣ ـ ٣٩٤ .

<sup>(</sup>٢) دلالات التراكيب محمد حسنين أبو موسى ٢٨٤، وينظر: أثر النحاة في البحث البلاغي عبد القادر حسين ٩٢. ٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) ينظر: المقتضب ٩٩/٣ ، والأصول في النحو ٦٢/١ ، والحدود في النحو (ضمن رسالتان في اللغة ): الرماني٧٣، ومفتاح العلوم ٧٨.

<sup>(°)</sup> المعاني في ضوء أساليب القرآن ١١٩ ـ١٢٠.

<sup>(</sup>١) نحو المعاني: أحمد عبد الستار الجواري ١١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>٧)</sup> البحث النحوي عند الأصوليين ٢٦٠.

وقد وقف الطوسي عند الخبر وعده ((أصلاً للبصل))(١) ، وفرق بينه وبين الإنشاء مبياً أنّ المخبر يدلّ في الخبر ((على خُون المُخبر به ، وليس كذلك الأمر والنهي والاستخبار ؛ لأنه لايدلّ على كون المدلول عليه))(١) ، إذ يدلّ الخبر على وجود المخبر به في الواقع الخارجي ، وليس كذلك الإنشاء .

و أشار إلى أنّ التغابي المعنوي بين أسلوني الخبر والإنشاء ، سَببٌ في التغابي اللفظي بينهما ، إذ يؤكّد الخبر بأبلغ التأكيد وهو القسم ، على حين لايحتاج الإنشاء إلى ذلك بل يُكتفى فيه بنون التوكيد<sup>(٣)</sup>. وإنها كان ذلك لأنّ الخبر يحتمل الصدق والكذب ، فلا بدّ من توكيده لتمكّن المعنى في نفس المخاطب ، ولذلك است عملت معه أساليب توكيد مختلفة مثل ( إنّ وأنّ ) ، والقسم ، ولام الابتداء ، على حين لايحتاج الإنشاء إلى ذلك لعدم احتماله الصدق والكذب ، فجيء بأخف الأدوات توكيداً . وهي النون . لتثبيت المعنى .

#### أغراض الخبر:

لِقي المتكلّم خبره وفي نفسه أحد الغرضين الآتيين (٤):

١ . إبلاغ المخاطَب حُكماً ما ، يكون خالي الذهن منه ، وُبِيتمي هذا الغِضُ فائدة الخبر .

لزوم إفادة المخاطب العالم بالحكم ، ولكنه إما شاكّ به أو منكر ، فيخل المتكلم على خبره ما فيل هذا الشكّ وَهِد ذلك الإنكار ، وبسمى هذا الغرض حينئذ لازم الفائدة .

وقد أشار الطوسي إلى أن الخبر قد يلقى على من هو عالم به غير خالي الذهن منه ولاشاك فيه أو منكر له ، وذلك حين يكون كالعلّة لما بعده ، فحين فسّو قوله تعالى على لسان نوح . عليه السلام . : ﴿ مرَبُ إِنَ قُومِي كُلُبُونِ ۞ فَا فَعَ بَينِي وبَينَهُم وَنَحاً ﴾ [الشعراء: ١١٨-١١] علّل السلام . : ﴿ مرَبُ إِنَ قُومِي كُلُبُونِ ۞ فَا فَعَ بَينِي وبَينَهُم وَنَحاً ﴾ [الشعراء: ١١٨-١١] علّل إخبار نوح رّبه بأن قومه قد كنبوه مع علم الله بذلك ؛ (( لأنه كالعلّة فيما جاء بعده ، فكأنه قال: ﴿ الْفَعَ بَينِي وبَينَهُم وَنَحاً ﴾ ؛ لأنهم كنبوني ، إلا أنه جاء بصيغة الخبر دون صيغة العلّة ، وإذا كان على معنى العلّة صُن أن يأتي بما يعلمه المتكلّم والمخاطَب )) (٥). فليس المقصود إخبار الله تعالى بالتكذيب ؛ لأنه عالم بذلك بلاشك ، ولكن المراد تبيين علّة دعاء نوح على قومه الذين كنبوه ، فأراد : إني لا أدعوك لما آذوني ؛ وإنها أدعوك لأجلك وأجل دينك وإثباتٍ صدق وحيك ورسالتك (١)

 $<sup>(^{(1)}</sup> e^{(1)} e^{(1)}$  التبيان ۲۳/۲ ، وينظر : دلائل الإعجاز ٤٦٠ .

<sup>(</sup>٤) ينظر : الإيضاح في علوم البلاغة ا١٧/١ ـ ١٨ ، والتلخيص في علوم البلاغة ١٤١ ـ ٤٢ ، والمعاني في ضوء أساليب القرآن ١٢٢ ـ ١٢٤ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۸ / ٤٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> التفسير الكبير ٢٤/٨ / ٥٢١ .

ومن النصوص السابقة يـ تبين أنّ الطوسي يُعطي للمتكلّم والمخاطَب أهمية بالغة في توجيه الخو والغوض منه ، إذ بربط ت نوع الخبر بتقوع حال المخاطَب ، وهي إمّا الجهل بالخو أو الشكّ فيه أو الإنكار له ، وما خَرج عن هذه الأحوال يَجدُ له تعليلاً يُناسبه ، وهو في ذلك يسير على خطى سابقيه من علماء العربية الأوائل الذين أولوا هذا الجانب اهتماماً كبيراً ، وأشاروا في دراستهم النحوية والبلاغية إلى أنّ كثيراً من الأحكام النحوية تكون استجابة لحال المخاطَب ، وفسّروا كثيراً من الاستعمالات اللغوية وطرائق بناء الجملة العربية وحالات الإعراب المختلفة تبعاً لما يكون عليه المخاطَب وأكّوا ضرورة مراعاة الأحوال المحيطة به (۱) فكانوا بذلك قادرين على فهم البنية العميقة للتركيب النحوي (۱) .

وقد لقي موضوع مواعاة المخاطب في صياغة الكلام عناية لدى المحدثين أيضا ، وفي ذلك يرى د. مهدي المخزومي أنّ فهم المجلة يتوقف على حال المتكلم والمخاطب ، لأنها ((خاضعة لمناسبات القول وللملاقة بين المتكلم والمخاطب ولا يتم التفاهم في أيّ لغة إلا إذا روعيت تلك المناسبات ، وأخذت الملاقة بين أصحابها بنظر الاعتبار ، ولكن لايكون الكلام مفيدا ولا الخبر مؤيبا غرضه ما لم يكن حال المخاطب ملحوظا ليقع الكلام في نفس المخاطب موقع الاحتفاء والقول)(٢).

#### دلالة الخبر:

ومن مَظاهر عناية الطوسي بدَلالات معاني الكلام تنبيهه على خروج الخبر عن دَلالته الأصلية إلى دَلالات أخرى مُكتسبة في رضها السياق وواقع الحال والظروف المحيطة بكل من المتكلّم والمخاطب، وقد حظات الآيات القرآنية بالكثير من تلك الدَلالات التي أشار إليها في عدّة مواضع من تفسيره، من ذلك:

#### (١) دلالة الخبر على الأمر:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ بِلْفِطْ الْخِبرِ ، فَالْمُواد بِهُ الْأُمْرِ) ﴿ ، وَمَعْنَاه يَدُلُ عَلَى وَجُوبِ [الأنفال: ٦٥] فالكلام: (( وإن كانَ بلفظ الخبر ، فالمُواد به الأمر)) (٤) ، ومعناه يدلّ على وجوب ثبات المؤمن الواحد لعشرة كفّ ار في القتال ، فضلاً عن ذلك فإنّ الدلالة الشرطية ماثلة في هذا الخبر ، لأنّ الشرط أحياناً لا يُ راد به الإخبار المُنضّين تعلّق شيء بشيء ، وإنّما قد واد به الأمر بمضمونه ، كأنه قد قال: التزموا هذا واثبتوا واصبروا . والدليل على إرادة الأمر في هذه الآية

<sup>(</sup>١) مراعاة المخاطب في الأحكام النحوية في كتاب سيبويه: كريم حسين ناصح الخالدي ١٨ (بحث).

<sup>(</sup>٢) نظرية النحو العربي في ضوء مناهج النظر اللغوي:نهاد موسى٨٨،وينظر مراعاة المخاطب في الأحكام النحوية١٨٠

<sup>(</sup>٢) في النحو العربي: نقد وتوجيه ٢٢٥ ، وينظر مراعاة المخاطب في الأحكام النحوية ١٨.

<sup>(</sup>٤) التبيان ١٥٣/٥ ، وينظر منهج الطوسي ٣٣٢ .

قوله تعالى بعدها: ﴿ الْعَنَ خَفْفَ اللّهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَ فَيْكُمْ ضَعْفاً فَإِن يَكُن مِنكُمْ مِا نَتَ مَا صَابِرَ لاَّ يَعْلَبُواْ مِا نَشِين ﴾ [الأنفال: ٦٦] إذ ، نسخت هذه الآية حُمْم التي سبقتها ؛ لأن الله علم أن فها إجهاداً وكُلفة على المسلمين ، وتغيرت المصلحة في ذلك ، فنقل هم إلى وجوب ثبات الواحد لاثنين من الكفار فخف فذلك عنهم (١) .

وخروج الخبر إلى الأمر من الأساليب التعبيرية التي عرفها علماء العربية ، وأشار إليه غير واحد منهم (٢) ، وعلله الزمخشري بأنه : ((تأكيد للأمر بأنه مما يجب أن يُتلقّ ي بالسارعة إلى امتثاله))(٢) .

### (٢) دلالة الخبر على الإلزام:

ومن ذلك قوله تعالى على لسان إبراهيم . عليه السلام . في شأن تكسير الأصنام: ﴿ بَلْ فَعَلَم كَبِيرُهُمُ وَهَذَا ﴾ [الأنبياء: ٦٣] ، فقد خرج الكلام (( مَخَرج الخبر ، وليس بخبر ، وإنّما هو الزّام دلّ على تلك الحال ،كأنه قال بل ما تُنكرون فعلَه كبيرهم هذا ...))(٤) .

والإلزام إثبات المُحكم والأمر على المُخاطَب (°) ويأتي على عدة صيغ فتارة بالسؤال ، وتارة بلفظ الخبر (٦) ، ومعناه في الآية: أن من اعتقد وآمن بعبادة هذه الأصنام يلزمه أن يُثبِت لها فِعلا ، فإلهكم هو الذي كسّو الآلهة لأن غير الإله لا يقدر على فعل ذلك (٧) .

# (٣) دلالة الخبر على الت قريع والت وبيخ:

ومن ذلك قوله تعالى في خطاب المكتبين والمعاندين: ﴿هَذَا الَّذِي كُننُم بِم تُكَانُمُونَ ﴾ المطفّ فين: ١٧] قال الطوسي: (إلهال لهم على وجه التوريع والتوبكيت: هذا الذي فعل بكم من البعقاب ﴿هَذَا الَّذِي كُننُم بِم تُكَننُم بِم تُكَانُمُ وِم تُكُلنُم وَمِي مثل هذا الخطاب

<sup>(</sup>۱) التبيان ١٥٤/٥ ، وينظر في هذه الآية جامع البيان ٩٣/١٠ ومعاني القرآن الكريم ١٦٩/٣ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٢٣/٣ .

<sup>(</sup>۲) ينظر: الصاحبي: ۲۹۰.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الكشاف ۱/۳۵ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٢٥٩/٧ .

<sup>(°)</sup> معجم مفردات ألفاظ القرآن (لزم) ٤٧٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> مجمع البيان ٥٣/٤ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  ينظر الجامع لأحكام القرآن  $^{(\vee)}$  ، وروح المعاني  $^{(\vee)}$  .

تَ قريعاً ؛ لأنه خبر بما يَقرع بشدة الغم على وجه الذّم ، فكلّ خبر على هذا الوصف فهو تقريع وتوبيخ))(١) . وهو ما ذهب إليه غير واحد من المفسّوين(٢) .

والتَّ قُرِيع هو التَ أنيب واللَّوم (أَلَمَا التَ وبيخ فهو التَهديد والتَ أنيب واللَّوم (٤) ، وهما معنيان متقاربان يدلان على الوعيد والتَهديد ، ولذا وردا متلازمين لدى الطوسي في كثيرٍ من وصفه للمعاني الثواني .

## (٤) دلالة الخبر على التهديد:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَ اللَّهِ مَرَفِكَ الرُّجعَى ﴾ [الَعْلَق: ٨] ، فقد جاء الكلام على وجه الته الته الله على الله الله على أفعاله (٥) .

### (٥) دُلالة الخبر على الدعاء:

ذكر الطوسي أنّ الكلام قد يأتي على صيغة الخبر وُواد به الدعاء ، في نحو قولك : غفر الله له أنّ ، وفسر قوله تعالى على لسان يوسف . عليه السلام . : في خطابه لأخوته ﴿قَالَ لَا تَشْ يُنْ عَلَيْكُمُ اللّهُ لَكُمْ وَهُو الْمُحَمِينَ ﴾ [يوسف : ١٩٦] ، مُبيّناً أنّ المواد تقوله ﴿يَغُفُنُ اللّهُ لَكُمْ وَهُو المُعْفَرة (٢) . وهو المعنى الذي اتّ فق عليه أغلب النحاة والمفسّوين (٨) .

ويفسّو هذا الأسلوب على أنه من باب التفاؤل وإدخال السرور على المخاطَب ، وعُدلَ فيه عن صيغة الأمر إلى المضارع للدلالة على تحقّق الوقوع تفاؤلاً (٩) .

وفي التبيان إشارات أخرى إلى معانٍ إضافية خرج لها الخبر في القرآن الكريم (١٠) ، تؤكّد أنّ الطوسي مدرك تماما أنّ التعبير القرآني الواحد يحتمل أكثر من دلالة ، وأنّ هذا سمة عامة في

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲۰۰/۱۰

<sup>(</sup>۲) ينظر مجمع البيان ٥/٥٤ ، والميزان ٣٤٩/٢ .

 <sup>(</sup>۳) لسان العرب: (قرع) ۲۶۲/۸.
 (٤) لسان العرب: (وبخ) ۲۶۳٪.

<sup>(°)</sup> التبيان ۲۰/۱۰ ، وينظر الكشاف ۲۷۱/۶ ، وروح المعاني ۱۸۲/۳۰ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ٤/٤٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيان ١٩١/٦ .

<sup>(^)</sup> ينظر : المقتضب ١٧٥/٤ ، والأصول في النحو ١٧٠/٢ ـ ١٧١ ، والصاحبي ٢٩١ ، وجامع البيان ٥٦/٣ ، والكشاف ٢٩١ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٥٨٩ .

<sup>(</sup>٩) المعاني في ضوء أساليب القرآن ١٩٢.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر : ۲۸۳۱ ، ۲۵۰۱ ، ۳٤۸ ، ۲۵۰۱۹ ، ۲۵۰۱۹ .

كلام العرب . وهو ما أينه النظرية التوليدية والتحويلية الحديثة التي قال بها تشومسكي ، إذ تمُثّل دلالة الخبر الأصلية البنية السطحية للجملة ، أما المعاني الإضافية التي خرج إليها، فهي البني العميقة المتولّدة عن الخبر الأصلي ، والتي تتحدد تبعاً لمقتضى الحال والسياق العام . ويتضّح ذلك في المخطط الآتي :

| البنية العميقة (معانٍ أخر)                 | البنية السطحية(الخبر)           |
|--------------------------------------------|---------------------------------|
| الأمر: ليغلب كلّ واحد منكم عشرة مقاتلين    | إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا |
|                                            | مائتين                          |
| الإلزام: عبادتكم لهذا الصنم تلزم ثبوت      | بل فعله كبيرهم هذا              |
| الفعل له .                                 |                                 |
| التقريع والتوبيخ: لم كذبتم بما أنزل عليكم؟ | هذا الذي كنتم به تكذبون         |
|                                            |                                 |
| التهديد: إنّ مُرجِعك إلى الله فيحاسبك على  | إنّ إلى ربّ الرجعي              |
| أفعالك .                                   |                                 |
| الدعاء: اللهم اغفر له.                     | غفر الله لك ، ويغفر الله لكم    |

### المعانى الداخلة على الخبر:

تطرّق الطوسي لطائفة من الأساليب النحوية التي تَعرِض للخبر ، فتدخل على الجملة الخبرية لدلالة معنوية ، أهمها : التُوكيد والقَصْو ، اللذان يعدّان من أساليب التحويل المهمة لبنية الجملة العربية ، وسيقف البحث عند كلّ منهما بإيجاز وكما هو آت :

### (١) التوكيد:

وهو تمكين المعنى في نفس المخاطب وتقوية أمره (١) ، يدخل على الخبر أكثر مما هو في الإنشاء ، لاحتمال الأول الصدق والكذب ، فيأتى التوكيد لتحقيق صدقه وإزالة الشكّ فيه .

وقد ذكر الطوسى عنة أساليب للتوكيد هي:

أ . لام الابتداع: وهي لام مَه توحة مُهمَا تتدخلُ على المبتدأ ، فتقطع ما قبلها أن يعملَ فيما بعدها ، ولها صدر الكلام غالباً . وظيفتها توكيد الجملة المثبتة وإزالة الشكّ عنها ، نحو: قد علمتُ لَزيد خير منكَ (٤) .

ب. إن وأن : وهما من الحروف المشبهة بالفعل تدخلُ على المبتدأ فتؤكّده فيكون الكلام كأنه مكرر مرتين ، وإذا اجتمعت مع لام الابتداء ((زُحِلة ت اللائم إلى الخبر لئلا يجتمع تأكيدان على كلمة واحدة)) (٥) ، وذلك لأن (إن) عاملة تنصب المبتدأ وترفع الخبر ، ولام الابتداء غير عاملة ، فقد تم العامل على غير العامل (٦) ، إذ لا تفقد اللام دلالتها على التوكيد بتأخيرها. وهذا ما ثبت لدى سابقيه ولاحقيه من النحاة (٧).

ت . التوكيد المعنوي: مثل: جميع وأجمع وكلّ ونفس وعين ، ومن ذلك قوله تعالى: هُلُوكُ عَلَيْهِمْ لَعَنَى الشيخ دلالة هُلَوكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَى الشيخ السيخ دلالة التأكيد براجمعين) فقال: (( ليرتفع الاحتمالُ والإبهام قبل أن يُنظَر في تحقيق الاستدلال ، ولهذا لم يُجِزْ الأخفش: رأيتُ أحد دَ الرجلين كليهما ، وأجاز رأيتُ هما كليهما ؛ لأنك إذا ذكرتَ الحكم مقروناً بالدليل عليه أزلْتَ الإبهام للفساد ، وإذا ذكرتَ الحكم وحده ، فقد يُتوَّهم عليك الغلَط في

<sup>(</sup>۱) التبيان ۹/۳ ، ۳۱ <u>.</u>

سبين / / . (٤) التبيان /١٦٣/ ، وينظر: اللامات الزجاجي ٦٩ ـ ٧٠ ،وأساليب التأكيد في العربية إلياس ديب٢٣٧.

<sup>(°)</sup> التبيان °/٢٦٣ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۱/۱۰.

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  ينظر: الكتاب  $^{(\vee)}$  1  $^{(\vee)}$  ، والمقتضب  $^{(\vee)}$  ، وشرح الكافية  $^{(\vee)}$  .

المُقصَد ، بقولك :أحد الرجلين ، ولما ذكرتَ التثنية وذكرتَ أحداً ، كُنتَ بمنزِلة من ذكر الحكم والدليلَ عليه ، فأما ذكر التثنية في: رأيت هما ، فبَمنزِلة ذكر الحكم وحده ...))(١) .

و (أجمع) من ألفاظ الإحاطَة ، تُستعمل للتوكيد بمعنى (كلّ)وهي تُشير إلى العموم والشُمول (٢) .

ث. التوكيد بالحال والصفة والمصدر: فمثال الحال قولُه تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا اللَّهِ يِنَ اَمَنُواْ الْمُخُلُواْ فِي السّلْمِ كَافَتَهُ والمصدر: فمثال الحال قولُه تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا اللَّهِ عَلَى أَنْهَا حَالَ الصّفة المؤكّدة قولُهُ له تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لاَ الصّفة المؤكّدة قولُهُ له تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لاَ تَنْخِذُ فُوا لَهُ يَعْلَى : ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لاَ تَنْخِذُ فُوا لَهُ يَعْلَى الْمُؤكّدة قولُهُ له تعالى عَد الطوسي مجيء (اثنين) و (واحد) في الآية وصفاً لما قبلَها وتأكيداً له (٤٠).

ومثالُ المصدر قولُه تعالى: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَى تَكُلِيماً ﴾ [النساء: ١٦٤] وقولُه: ﴿ وَمَثَالُ المصدران (كليماً) و (سولاً) لتأكيد ﴿ وَأَمْرَ النَّالِي مَسُولاً ﴾ [النساء: ٢٩] ، فقد ورد المصدران (كليماً) و (سولاً) لتأكيد وقوع الفعلين على الحقيقة (٥) .

ج. التوكيد بزيادة حروف (الباء،ومن،وأن،وما،ولا): ومثاله قولُه تعالى: ﴿ وَكُفَّى بِجَهَنْمَ سَعِيرًا ﴾ [النساء: ٥٥] ، فقد ذكر الطوسي أنّ (الباء) هنا زائدة ((لتأكيد الاختصاص؛ لأنه يتعلّق به من وجهين: وجه الفعل في (كفى جهنم) ، كقولكَ: كفى الله ، للدلالة على أنّ الكفاية تُضافُ إليه من أُوكَد المُوجوه ، وهو وجه الفعل وَوجه المصدر)) (٢) . وهذه الزيادة غالبة ، ، وهي لدى الفراء دالية على التعجب (٧) ، لكنها لدى الزجاج تفيد التوكيد وتحمل دلالة الأمر، والمعنى

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۱/۲ه .

رد) معانى النحو ٤/٤/٥ ـ ٥٢٦ . ٥٢٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱۸٦/۲ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٣٩٠٦ ـ ٣٩٠ ، وينظر : الكشاف ٤١٣/٢ ، ومجمع البيان٣٦٥/٣.

<sup>(°)</sup> التبيان ٣٩٤/٣ ، ٣٦٧/٣ ، وينظر: مجمع البيان١٤١/٢ ، والجامع لأحكام القرآن ١٨/٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲۳۰/۳ .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  معاني القرآن للفراء  $^{(\vee)}$  1 ،  $^{(\vee)}$  ، وينظر معاني النحو  $^{(\vee)}$ 

: اكتفوا بنار جهنم وشدة توقدها (١) . وأخذ بهذا القول ابن قيم الجوزية (٢) ، كما استحسنه ابن هشام وعد دخول الباء هنا الغالب في الاستعمال (٣).

وتزاد (الباء) في عدّة مواضع للتوكيد ، فقد تدخل على المبتدأ ، نحو: بحسبك رغيفٌ ، وقد تدخل على المبتدأ على المفعول به ، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إِلَى النّهَلُكَ مَنَ البقرة البقرة (كان على النهائية في خبر (ما) و (ليس) النافيتين ، وخبر (كان) المنفية (٤) .

وقد يكون التوكيد بزيادة (ما) نحو قوله تعالى: ﴿عَمَّا قَلِيلِ لَيُصْبِحُنَ نَكَمِينَ ﴾ [المؤمنون : ٤٠] ، إذ أفاَنتْ (ما) : ((التأكيد لتمكين المعنى في النفس فَيجري مَجرى التكرير))(٥) . وعدها القُرطبي عَماداً للكلام في دَلالته على التوكيد(٦) ، إذ يتجسّد المعنى بها ويتوثّق .

و (ما) اسم لغير العاقل ، لكنها ترد حرفاً في عدة مواضع ، منها : وقوعها بعد حروف الجرّ ، نحو: بما ،وعما ،ومما (٧).

(۲) القصر: وهو ((بنية الكلام على تقليل اللفظ وتكثير المعنى من غير حذف)) (٨) وهو أيضاً تخصيص شيء بشيء بطريق مخصوص (٩) ، ويكون بأربع طرائق: النفي والاستثناء ، وإدخال (إنما)، والتقديم لما حقّ له التأخير ، والعطف بـ (لا ،وبل ،ولكن) . وقد سمّاه الطوسى الاختصاص (١٠) ، وهو لديه يأتي بطريقتين:

أ. إدخال إنّما على الخبر: ومعنى (إنّها) لديه ((اختصاص ما ذكر لمعنى دون غيره)) (١١) ، وفائدتها: ((إثبات الشيء ونفي ما سواه)) (١٢) ، ونسب ذلك لطائفة من علماء اللغة الأوائل (١٣) .

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه ٥٦/٢٥، وينظر:٦٥.

<sup>(</sup>۲) بدائع الفوائد: ابن قيم الجوزية ۲۷/۲.

<sup>(</sup>٢) مغنى اللبيب ١٠٦/١، وينظر الجر بالحرف في النحو العربي :صادق حسين المالكي ٣٦١-٣٦١.

<sup>(</sup>٤) ينظر أساليب التأكيد في العربية٢٠٣٠. ٣٠٤.

<sup>(°)</sup> التبيان ۳۱/۳.

<sup>(</sup>٦) الجامع لأحكام القرآن ٢١٩/١٩.

<sup>(</sup>۷) ينظر أساليب التأكيد في العربية ٢٩١\_٢٩٠.

<sup>(^)</sup> النكت في إعجاز القرآن  $^{()}$ 

<sup>(</sup>٩) مفتاح العلوم ١٣٩ ، والتعريفات ٩٩ . (١)

<sup>(</sup>۱۰) التبيان ۲۰/۱۳، ۱۳۳/۶ ، ۲۷۷/۵ ، ٤٧٧/٥

<sup>(</sup>۱۱) التبيان ٥/٧٧٠ . (۱۲) التبيان ۸۳/۲ .

<sup>(</sup>۱۳) ينظر الكتاب ۱۲۹/۳ ١٣٠٠ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٢٤٣/١.

وعلّل إفادتها هذا المعنى بـ ((أنها لمّا كانت (إنّ) للتأكيد ثم ضُم إليها (ما) للتأكيد أيضاً ، أكدت (إنّ) من جهة التحقيق للشيء ، وأكدت (ما) من جهة نفي ما عداه ، فكأنك إذا قلت: إني بَشَو ، فالمعنى: أنا بَشَر على الحقيقة ، فإذا قلت: إنما أنا بشر ، فقد ضممت إلى هذا القول : ما أنا إلا بشر) (١) . وفي هذا قصر الموصوف على الصفة ، أي: إنّ هذا الموصوف ليس له إلا هذه الصفة التي يختص بها وتميزه من سواه من المخلوقات .

وكذلك إذ قال القائل: (( إِنها لك عندي برهم ، فُهَم منه في ما زاد عليه ، وقام مقام قوله: ليس لك عندي إلا درهم ، ولذلك يقولون: إنها النحاة المُدق قون البصريون ، يريدون نفي التَدقيق عن غيرهم ، ومثله قوله م: إنها السَخاء سَخاء حاد م ، يريدون نفي السَخاء عن غيره))(٢) . وفي هذا قصر الصفة على الموصوف ، أي: إنّ هذه الصفة مُقتصرة على لها أحدَ سواه يدّ صف بها كما اتصف هو بها .

ومن أمثلته قولُه تعالى: ﴿ إِنَّمَا هُوَ إِلَى مَاحِلُ ﴾ [لنحل: ٥١] إذ بين الطوسي دلالة (إِنها) على القَصْر فقال: (( أخبر أنَّه إله واحد لا أكثر منه ؛ لأن لفظة (إِنها) تُفيد ثبوت الإله الواحد، ونفي ما زاد عليه)) (٢) فقد قصر صفة التوحيد على (الله) الواحد الأحد الذي لا تَجوز الألُوهية إلا له.

ومنه أيضاً قولُه تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَنْزِلَ الْكِنَابُ عَلَى طَآنُهُ أَنْ الْانعام : ١٥٦] ، فقد خصّ طائفتي اليهود والنصارى ((بالنِكر الشُهرتهما وظُهور أمرِهما)) ، وقولُه : ﴿ إِنَّمَا فَقد خصّ طائفتي اليهود والنصارى ((بالنِكر الشُهرتهما وظُهور أمرِهما)) ، وقولُه : ﴿ إِنَّمَا فَلَيْكُمُ اللَّهُ وَمَهُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّلَّا اللَّهُ وَاللَّا اللَّالِمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّا

ب . النفي وأداة الاستثناء (لا ): قال : ((والا حقيقتها الاستثناء ، ومعنى ذلك الاختصاص بالشيء دون غيره . كقولك :جاءني القوم إلا زيدا ، فقد اختصصت زيدا بأنه لم يجئ ، وإذا قلت : ما جاءني إلا زيد ، فقد اختصصت زيدا بأنه جاء ، وإذا قلت: ما جاءني زيد إلا راكبا ، فقد

<sup>(</sup>۱) التبيان ۸۳/۳ ، وينظر ۳۲۳/٤ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۰/۳ه .

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲/۹۸۳.

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢٣٣/٤ ـ ٣٢٤ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٩٦٠/٣ ، وينظر التفسير الكبير ٢/٤ ٣٨٣/١ .

اختصَته بهذه الحال دون غيرها من المشي والعدو ، وما أشبه َذلك))(١) . وقد نسبَ الزركشي قول الطوسي هذا بنصّه إلى الرّماني(٢) ، وهو من المصادر المهمة التي استقى الطوسي منها علمه ، سواء من تفسيره الشهير أم من كتبه اللغوية والبلاغية .

والظاهر من كلام الشيخ أنه لا يفرق بين القصر بـ(إنما) والقصر بـ(إلا) ، إذ يفسر الأول بالثاني ، وهو ما قاله الزجاج (عبر أن علماء البلاغة فرقوا بينهما ، فقد خص عبد القاهر الجرجاني (إنما) بخطاب المخاطب غير المنكر ولا الشاك في الخبر ، في نحو قولك : إنما هو أخوك ، لمن تريد أن تنبه ه إلى حق أخيه عليه ، على حين يستعمل (النفي والاستثناء) مع الخبر الذي ينكره المخاطب أو يشك فيه نحو قولك: ما هو إلا مصيب لا من أنكر صواب القول (أ) .

ويرى الدكتور مهدي المخزومي أنّ الاستثناء المفرَّغ نوعٌ من القصر ،ونفى دَلالتَ ه على الاستثناء أصلاً ، إذ عدّ (إلا) أداة قصر ؛ لأنها سُبقت بَفي ، ولذا فضل تسمية هذا الأسلوب بالقصر بر(إلا)<sup>(٥)</sup>، وتابعه في ذلك المحدثون ، بدليل تطابق دلالة الأسلوبين ، فهما بمثابة ظاهر الشيء وباطنه (٢) .

### ثانياً: الانشاء

وهو الكلام الذي لا يحتمل الصدق والكذب (٤) لأنه ليس لنسب مخارِج تُطابقُه أو لا تُطابقُه مُ أو من من من من من من أو في زمانٍ دائمٍ ، أو سيتمُ في زمانٍ آتِ (٣) . وهو على قسمين (٤) :

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٤٩/٢ <u>.</u>

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> البرهان في علوم القرآن ۲٤١/٤.

<sup>(&</sup>quot;) معانى القرآن وإعرابه ٢٤٣/١.

<sup>(</sup>٤) دلائل الإعجاز ٢٥٤ ـ ٢٥٥ ، وينظر معاني النحو ٢٥٧/١ ـ ٢٥٨ .

<sup>(°)</sup> في النحو العربي: نقد وتوجيه ٢٤٠.

<sup>(</sup>١) إلياس ديب: أساليب التأكيد في العربية ٦٤-٦٤.

<sup>(</sup>١) مفتاح العلوم ١٤٥ ، والإيضاح في علوم البلاغة ١٣/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التعريفات ۲<sup>۲</sup>

أولُهما: الطَّابي: الذي يستدعي مطلوباً غير حاصِل وقتَ الطَّاب، وَشِملُ صِبَغ الأمر والنهي والاستفهام والنداء.

الآخر: غير الطّلَبي: الذي لا يستدعي، وله عدّة صِلغ، منها: أفعال المدح والنّم وصيغ الترجي والتّعجُّب.

# (١) الإنشاء الطَّلَبي:

وهو محط عناية النحاة والبلاغيين أكثر من غير الطلبي ؛ لتَ نَوع دَلالاته وخُروجها من مُقت صلى ظواهرها إلى دَلالات أُخرى قِت صلىها السياق والمقام .

وقد عني به أيضاً الطوسي فوق عند أساليبه مفسراً ومحلّلاً ومعلّلاً ، فزَخر مُولَّفه بمادة دَلالية غزيرة في هذا الميدان . وسيقف البحث عند نماذج للأساليب التي تناولها وأشار إلى معانيها الإضافية ، إذ يقصُر المقام عن استيفائها واستقصائها كلِّها .

#### أ. دلالة الأمر:

وهو طَلَب حُصول الفعل على جِه َ الاستعلاء ،بمعنى: أنّ الأمر أعلى مقاماً من المأمور ، ويأتي بدلالته الحقيقية على أربع صيغ (٥): فعل الأمر نحو: اصْنع ، والفعل المضارع المُقت رن بلام الأمر نحو: وَلْيُدّ بُن واسم فِل الأمر نحو عَلَيْكُم أُنفُسكُم والمائدة: ١٠٥] والمصدر الناذب عن فِل الأمر نحو: ﴿ وَبِالْوَلِلَ يَن إِحْسَنَا ﴾ [النساء: ٣٦].

وقد نبه الطوسي على أن الأمر في حقيقته يكون طَاباً للفعل على سبيل الإيجاب<sup>(١)</sup> ، أي الموجوب واللزوم ، وإنما يكون ذلك بتأويل الأمر على حقيقت ه القطعية من غير تأويل بمعنى آخر ، وأجاز خروجه عن أصله إلى النب الذي هو دون الموجوب (١) ؛ وذلك إذا استجيّت قرائن سياقية است خروج الأمر إلى معنى آخر .

فحين فسر قوله تعالى : ﴿ فَانْكِمُواْ مَاطَابَ لَكُمْ مِن النَسَاء مَثَنَى فَكُلُثُ فَسَهُ ﴾ [النساء: ٣] قال: (( مَن استدلَّ بقوله (فَ أَنْكِمُوا)على وُجُوبِ الدَّ زُويِجِ مَن حَيث أَن الأمر يقدَّضي

<sup>(</sup>٢) في النحو العربي ، قواعد وتطبيق: مهدي المخزومي ١٦٥ .

<sup>(</sup>٤) الإيضاح في علوم البلاغة ١٣٠ - ١٣١ .

<sup>(°)</sup> ينظر مفتاح العلوم ١٤٦٠ . والإيضاح في علوم البلاغة ١٤٣/١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۹/آ ٤٤ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۰۸ ـ ۱۰۸

الإيجاب فقد أَخْطأً ؛ لأنَّ ظاهر الأمر وإن اقتَضى الإيجاب فقد يَضرف عنه بدليل ،وقد قام الدليل على الإيجاب فقد أيضرف عنه بدليل ،وقد قام الدليل على أنّ الأمر ليس بواجب...) (٢) فهو لديه مندوب لاواجب،وهو كذلك لدى غيره مِن المفسّوين (٣).

ومن الدلالات الأخرى التي يخرج إليها الأمر:

1. الدعاء : وقد فرق الطوسي بين الأمر والدعاء على أساس ماهية المخاطَب ومنزِلَة به فقال : ((الفَ رق بين الدعاء إلى الفعل وبين الأمر به ، أنّ الأَمر فيه ترغيب في الفعل المَامور به ويقة صني الرُد بنة ، وهي أن يكون إلى من دونه ، وليس كذلك الدعاء ؛ لأنه يصحُّ ممّن هو دون ذلك))(٤) ، وقال أيضا : ((الدعاء طلب الفعل من المدعّو ، وصيغتُ ه صيغةُ الأمر إلا أنّ الدعاء لمن فوقك والأمر لمن دوك))(٥) . وهو قولُ المبرّد(٢) وابن خالويه(٧) وغيرهما(٨) .

ويفرُق النحاة والبلاغيون<sup>(٩)</sup> بين الأمر والدعاء بُصبان أنّ مناطَ الأَول هو الاستعلاء ومناطَ الثاني هو التضرّع والخُضوع.

7. الإباحة: وهي: الأنْن بإتيان الفعل كيفَ شاء الفاعل (١٠). ومن أمثلتها قوله تعالى: ﴿ كُلُواْ مِن طَيَبِت مَامِزَقَتَكُمُ ﴿ البقرة: ٢٧١]، وقوله: ﴿ وَإِذَا حَلَلْنُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ [المائدة: ٢]، فكلا الآيتين صورتُها صورةُ الأمرِ وَمعناها الإباحةُ (١)، أو الإِنْنُ (٢)، إذ أباح لهم أن يأكلوا من حلال ما رَزَقه مُ ، وأن يَصْطادوا بعد التَحلُّل من الإحرام.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۰۸۳ ـ ۱۰۸

<sup>(</sup>٣) ينظر : جامع البيان ٢٣٨/٤ ، والكشاف ٤٧٩/١ ، والتفسير الكبير ٤٨٦/٩/٣ ـ ٤٨٨ .

<sup>(</sup>۱۰۰/۵) التبيان ۱۰۰/۵

<sup>(</sup>٥) التبيان ٢/١٣٤ ،وينظر ١٣٠/٢.

<sup>(</sup>٦) المقتضب ١٣٢/٢.

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  إعراب ثلاثين سورة من القرآن ٣٩

<sup>(^)</sup> ينظر: البرهان في وجوه البيان :ابن وهب الكاتب ٢٦٩، والصاحبي ١٨٥ .

<sup>(</sup>٩) ينظر : الكتاب ١ /١٤٢ ، ٣ / ٨ ، والمقتضب ٤٤٢/، والإيضاح في علوم البلاغة ١ / ٢٤٣. (١٠)التعربفات ١١ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۲ /۸۱، ۳ (۲۲٪

<sup>(</sup>٢) ينظر : معاني القرآن للفراء ١ / ١٨٣ ، ومعاني القرآن وإعرابه ٢ / ١٤٣ ، ٣ / ٤٢٣ .

٣. الله داومة والاستمرار: وهي طلب نوام الفعل والمواظبة عليه (١). وقد أشار إليها الطوسي في تفسير قوله تعالى ((ويجوز أن يكون المُراد المَسْنَقيمَ الله الفاتحة: ٦]، إذ قال ((ويجوز أن يكون المراد استمرار التَكليف والتَعريض للثواب، لأن إدامة به ليست بواجبة بل هو تفضّل مُحض جاز أن بُوغب فيه بالدعاء ))(٤). وقال بهذه الدلالة غير واحد من المفسّرين (٥).

ومنه أيضاً قوله تعالى ﴿ يَأْيُهَا اللّهِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُواْ بِاللّه وَمَسُولِهِ وَالْكَنَبُ اللّهِي نَزِل على مَسُولِهِ وَالْكَنَابِ الذِي أَنْزِلَ مِن قَبَل مَن وَالنساء: ١٣٦]، فالخِطاب ((الجميع المؤمنين الذين هم مؤمنون على الحقيقة ظاهِراً أو باطناً ، أمرَهُم الله تعالى بأنُ وُمنوا به في المومنين الذين هم مؤمنون على الحقيقة ظاهِراً أو باطناً ، أمرَهُم الله تعالى بأنُ وُمنوا به في المستقبل وأن يستديموا الإيمان ، ولا يَتقلوا عنه ؛ لأن الإيمان الذي هو التصديق لايبقى ، وأنسا يستمر بأنُ يجده الإنسان حالاً بعد حال))(١) ، وهذا رأي الزجاج (٢) ، والزمخشري (٨) ، والرازي (٩) . على المطلوب عدم ومثاله قوله تعالى : ﴿ فَأْتُواْ بِعَشْنِ سُومَ مِنْلَهِ مُفْرَدَتُ ﴾ [هود: ١٣] ، وقوله ﴿ فَأَتُواْ بِعَشْنِ سُومَ مِنْلُهُ مَنْلَهُ مَنْلَهُ مَنْ المخاطَب بفعل يعجز عن منه الله عَلَى ألله والمنادين بأن يعمر من القرآن من تأليفهم (١١) ، وحين ثبت عجزهم ، تحاهم بسورة واحدة (١٠) . وهذا ما أشار وكذلك يتحدّى موسى . عليه السلام . السَحَرة بأنَ فِعلوا ما يستطيع هو فُعله (١) ، وهذا ما أشار اليه طائفة من المفسّوين (١) .

٥. التَ يئيس : وهو انقطاع الأَمَل والرَجاء في حُدوث الفِعل . ومنه قوله تعالى: ﴿ اسْنَغْفِن لَهُمْرُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُمْرُ اللّهُ اللهُمْرُ اللّهُ اللهُمْرُ اللّهُ اللهُ اللهُمْرُ [التوبة : ٨٠] ، فقد جاء

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> لسان العرب (دوم) ۱۲ / ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ١ / ١ ٤ .

<sup>(°)</sup> ينظر : جامع البيان ١ /٥٥ ، والكشاف ١ / ٦٧ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ٣ / ٣٥٧ ـ ٣٥٨ .

<sup>(</sup>۷) معاني القرآن وإعرابه ۱۱۹/۲.

<sup>(^)</sup> الكشآف ١ / ٧١٥ .

<sup>(</sup>۹) التفسير الكبير م٤ ١١ / ٢٤٢ .

<sup>(</sup>١٠) علم المعاني عبد العزيز عتيق ٨١ .

<sup>(</sup>۱۱) التبيان ٥/٦٥٤

<sup>&</sup>lt;sup>(۱۲)</sup> التبيان ۲۰/۸ <sup>(۱)</sup> التبيان ۲۰/۸

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر : جامع البيان ١٦٥/١-١٦٧،و١٩/٢-١٠، والكشاف ٢٦١/٢ ، ومدارك التنزيل ٤٧/٢ .

الكلام على ((صديغة الأمر والمراد به المبالغة في الإياس من المغفرة ، لأنه لو طَلَبها طِلْبة المَامور بها ،أ و تركَها تركَ المَنهيِّ عنها، لكان ذلك سَواء في أنّ الله لا يفعلها)(٢).

وقد اختلف العلماء في تأويل هذه الآية ، فهي لدى الزمخشري<sup>(٤)</sup> خارجة إلى معنى الخبر والشرط معاً . على حين رجّح القرطبي<sup>(٥)</sup>دلالتها على التيئيس بدليل قرينة السياق اللفظي المتمثّلة بقوله تعالى : (فلن يغفر الله لهم) .

وهناك دَلالات أخرى يخرج إليها الأمر أشار إليها الطوسي مثل: الخبر (٢) في قوله تعالى ﴿ قُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَكَةٌ خَسِئِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦٦]، والشرط (٢) في قوله تعالى ﴿ قَلْلُوهُمْ لَيُعَلَيْهِمُ وَيَشْفُ صَلَى فَهَ وَلَه تعالى ﴿ قَلْلُوهُمُ وَيَنْفُ كُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفُ صَلَى فَهَ وَلَه تعالى ﴿ النوبة : ٤١]، والتعجُب (٨) في قوله تعالى: ﴿ أَسْمِعْ بِهِمْ وَالْبِصِ ﴾ [مريم: ٣٨]، والإلزام (٩) في قوله تعالى: ﴿ فَكَاتِبُهُمْ وَلَا يَعْلَى : ﴿ فَكَاتِبُهُمْ وَلَا يَعْلَى : ﴿ فَكَاتِبُهُمْ وَلَا يَعْلَمُهُمْ وَيَهُمْ مِن مَالِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَالنور : ٣٣].

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٢٦٧/٥ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف٢/٤٠٢\_٢٠٥.

<sup>(°)</sup> الجامع لأحكام القرآن ٢١٩/٨ . ٢٢٠ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٥/١٠ أ.

<sup>(</sup>۷) التبيان ٥/٤/٥ ـ ١٨٥ ـ

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> التبيان ۱۲۷/۷

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> التبيان ۲۰۹/۲ .

### ب ـ دلالة النهى :

وهو طَلبُ الكَفِّ عن الفعل على وجه الاستعلاء (۱) ، وهو خلاف الأمر ، فقد فرق بينهما ابن السراج بقوله : ((إذا قلتَ قُومُ) إنها تأمره بأن يكونَ منه قيام ، فإذا نه يُدت فقلتَ :لا تو تُم فقد أردتَ منه في ذلك ، فكما أن (الأمر) أورد به الإيجاب ، فكذلك (النهي) أورد به النفي))(١). وله صيغة واحدة هي المضارع المسبوق بلا الناهية نحو: لا تلَعْ ، ولا تُ فسد ، ولا تُ هملْ .

وقد وقف الطوسى عند هذا الأسلوب ووازن بين ه وبين الأمر من عدة وجوه أهمها:

١ ـ إنهما ليتقيان في الدلالة على أكثر من معنى، من ذلك دلالتهما على الزُجر والته هديد، إذ يكون الزُجر في النهي لمن هو دون الناهي (٣).

٢ ـ فرق بينهما في المفهوم ، حين وازن بين ق ول القائل :انت هوا من شُرب الخمر ، وقولُه : لا تَشْربوا الخمر . فالمعنى في الق ولين مختلف ؛ ((لأنه إذا قال : انت هوا دل على أنه مريد لأمر ينافي شُرب الخمر ، وصيغة النهي إنها تدل على كَراهة الشُرب ؛ لأنه قد ينصرف عن الشُرب إلى أخذ أشياء مباحة ، وليس كذلك الما مور به ؛ لأنه لا ينصرف عنه إلا في محذور ، والمنهي عنه قد ينصرف إلى غير مفروض ))(ئ) ، بمعنى أن النهي أبلغ في ت رك الخمر من الأمر بالانتهاء منه ، إذ النهي يوجب ت ركه على سبيل الحُرمة ، والثاني لا يشير إلى حُرمته وإنها إلى وجوب الانتهاء منه مع احت مال المودة إليه .

وأشار إلى أن النهي قد يكون عن شيء ويراد به شيء آخر ، من ذلك قولُه تعالى على لسانِ إبراهيم ويعقوب. عليهما السلام. لأولادهما: ﴿ فَلاَ تَمُوتُنَ لَا فَانُمُ مُسُلْمُونَ ﴾ [البقرة: السانِ إبراهيم ويعقوب. عليهما السلام. لأولادهما: ﴿ فَلاَ تَمُوتُنَ لَا فَا أَنْهُم مُسُلْمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]. إذ إن ظاهر الكلام يدل على أن النهي عن الموت ، ولكن الموت ليس في مقدور الشر، فكيف يصح أن ينهى عنه ؟ أجاب الطوسي عن ذلك فقال: ((اللفظ وإن كان على لفظ النهي ، فما نهوا عن الموت، وإنها نهوا في الحقيقة عن تَرك الإسلام ،لئلا يُصادف هم الموت عليه.وتقديره: لاتتعرض الموت على ترك الإسلام بوقعل الكفر ، ومثله من كلام العرب: لا رأيت كا هاهذ ا ، فالنهي في اللفظ المتكلم ،وإنها هو في الحقيقة المُخاطَب ، فكأنه قال : لاتتعرض لأن هارك بكوذك هاهنا ... والأصل في هذا أن التعريض لوقوع الشيء بمنزلة إيقاع الشيء ))(١) ، أي

<sup>(</sup>١) ينظر : مفتاح العلوم ١٥٢ ـ ١٥٣ ، والإيضاح في علوم البلاغة ١٤٥/١ .

<sup>(</sup>٢) الأصول في النحو ٢/١٥٧ ، وينظر : أساليب الطّلب عند النحويين والبلاغيين ٤٦٥ .

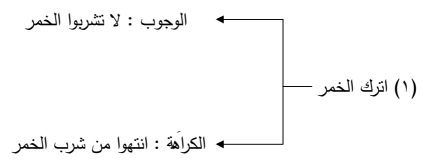
<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۱۸۰/۳ . <sup>(٤)</sup> التبيان ۱۹/٤

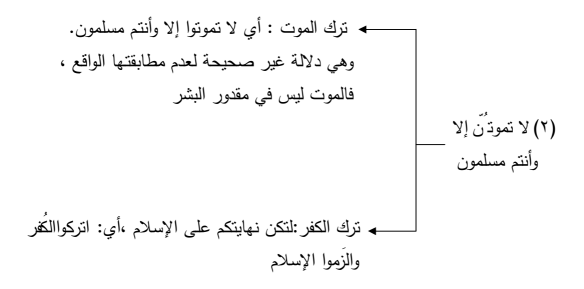
<sup>(</sup>۱) التبيان ۱/٤٧٤ .

إنزال السبب بمنزلة المسبب (١). وهي الوصية التي يوصي بها الأنبياء بيهم، والمراد بها إخلاص العبادة والتوحيد شه (٣).

والمعنى عند الزمخشري: ((ظهار أنّ موت َهم لا على حال الثّبات على الإسلام ، موتٌ لا خير فيه ، وأنه ليس بَموت السُعاء ... وتقول في (الأمر) أيضاً: (مُتْ وأنتَ شَهيد) ، وليس مُولَك السُم بالمُوت ، ولكنْ بالكُون على صفة الشُه َداء إذا ماتَ ...))(٤) ، وذكر نظائر في كلام العرب بأسلوب النهي هذا ، مثل قولهم لا تُصلِّ إلا وأنتَ خاشِع ، وقولُهم : لا تُصلِّ إلا في المسجد .

وَنلَظ في مُوازَنة الطوسي بين الأمر والنهي إشارته إلى أنّ الجُملة الواحدة قد تحتمل معنيين مختلفين ، أو كما يسميها تشومسكي جملتي نواة مختلفتين (٥)، ويتصّح هذا في المخطّط الآتي :





# ومن الدلالات التي يَخُرج إليها النهي أيضا :

<sup>(</sup>۲) منهج الطوسى ۳۳۵.

<sup>(</sup>٢) ينظر جامع البيان ١٠/١٥ - ٥٦١ ، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١٣٢/١ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٢٥٠/٦ ، وينظر الجامع لأحكام القرآن ١٣٦/٢ .

<sup>(°)</sup> البنى النحوية ١١٥ ـ١١٦ .

[الكهف: ٢٤]. فقد فسّر الطوسي النهي هنا بأنه (( ليس نهي ت حريم ، وإنما هو نهي تتزيه ؛ لأنه لو لم يُقِل ذلك لاَما أثم ، بلا خلاف ...))(٢). وسمّاه الزمخشري (أديباً)(؛) ، فمن حُسن الأَدب أن يقول المسلم كلمة : (إن شاء الله) ، عند كلّ عمل ينوي فِعلَه مستقبلاً ، ففيه التوكّل على الله والاستعانة به والإقرار بمشيئته قبل كلّ شيء .

٣- العَراهة: من ذلك قوله تعالى: ﴿ أُمِنْ أَنْ أَكُونَ أُولَ مَن أَسْلَمَ وَلاَتَّكُونَا مِن أَسْلَمَ وَلاَتَّكُونَا مِن أَلَم اللَّهِ مَن الطّوسي أَن النه مَ عن هنا جاء على سبيل الكّراهة ، والمعنى (( أُمِرتُ بذلك وُنهيتُ عن الشّرك ... وإنها المُواد ... أنه كُرِه مني الشّرك))(٥) ، والتقدير : قيل لي : لاتكونَ من المشركين ، إذ اجتزئ بنكر الأمر من نكر القول ، فقد كان الأمر معلوماً أنه قول (١)

# ج ـ كلالة الاستفهام:

هو طَلبُ فَهم شيء لم يسبق لكَ عِلم باستعمال إحدى أدواته وهي: الهمزة وهل ومن ومن وأيان وأين وأين وكيف وكم وأي (٧) .

وقد عني الطوسي بهذا الأسلوب في القرآن وكلام العرب عناية فائقة وسمّاه في بعض المواضع السؤال<sup>(۱)</sup> ، وفي آخر الاستخبار (۲) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۲/۵۸۲ .

<sup>(</sup>٢) ينظر : مجمع البيان ٢/١١ ٤ ـ ٤٠٤، والجامع لأحكام القرآن ٣/٥٢ ـ ٤٢٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التبيان ۲۸/۷ .

<sup>(</sup>٤) الكشاف ٤٨٠/٢ ، وينظر : أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين ٤٨٧ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۸۹/٤ .

<sup>(</sup>١) ينظُر : جامع البيان ١٥٨/٧ ـ ١٦٠ ، والجامع لأحكام القرآن ٣٩٧/٦ .

<sup>(</sup>٧) ينظر : الحدود في النحو ٧٣ ، والصاحبي ٢٩٢ ، ومغني اللبيب ١٣/١ ، والتعريفات ١٨ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤/٣٩٤ ، ٣٥٠ ، ٢٣٨/١٠.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۳/۲ .

وعرَّف الاستفهام بأنه: ((طَلَب الإخبار بصيغة مخصوصة في الكلام))<sup>(٣)</sup> ، وأشار إلى أنه ((يقت ضي الإخبار عمّا يعتاج إليه))<sup>(٤)</sup> ، وفرق بينه وبين الخبر ، إذ إن ((الاست فهام مُوكولٌ إلى يان المُحبر إلى يان المُخبر))<sup>(٥)</sup>. فالمخاطَب هو الذي يين المعنى الستفه م عنه ، أما الخبر فيبيّه المتكلّم نفسه .

وفي كلامه إشارة إلى أنّ الاستفهام أصلُه خبر ، وقد صرّح به في أكثر من موضع (١) ، وهو ما يُقرّه علم اللغة الحديث (١) ، إذ إنّ الاستفهام في مفهومه الدّركيبي : تحويلُ تركيب إخباري إلى استفسارٍ ، باستعمال أدواتٍ خاصّة وتتغيم معين ، فالجلة النواة هي خَبرية ، وبإضافة إحدى أدوات الاستفهام إليها تحولت إلى جملة جديدة .

وذكر الطوسي شيئاً من آداب الاستفهام ، منها أنّ ((كلّ ما يزجر العل عنه ، بما فيه الداعي إلى الف ساد لايجوز السؤال عنه ، كسؤال الجَل لنفع الحقّ وُضرَة الباطل ، وكالسؤال الذي يقد ضي فاحش الجواب ؛ لأنه كالأمر بالقربيح))(^) .

وبين أنّ الدلالة الأصلية للاستفهام هي الاسترشاد والاستعلام ، كقولك : أين زيد ؟ وَمن عندك ؟ وعده مما لا يجوز على الخالق تعالى اسمه (٩) . وقد يخرج إلى دلالات إضافية يقد ضيها السياق أهمها :

1. التوبيخ والتقريع: قال: ((هو خَبر في المعنى كقولكَ: أَدُم أُحْسِن إليكَ فكفَرَتَ نِعَمَّى ؟ أَدُم أُحْسِن إليكَ فكفَرَتَ نِعَمَّى ؟ أَلَم أَعْلِكُ وَلَيْكُم اللّه وَوَلَه عَلَيْكُم أَلَم أَعْلَى اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم أَعْلَى اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم رَّاكُم اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم رَّاكُم اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم رَّاكُم اللّه عَلَيْكُم اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم رَّاكُم عَلَيْكُم عَلَيْكُم اللّه وَوَلَه : ﴿ أَلَم رَاكُم اللّه وَلَا اللّه وَلِي عَلَيْكُم اللّه وَلِي عَلَيْكُم اللّه اللّه وَلَا اللّه وَلِي عَلَيْكُم اللّه وَلِي عَلَيْكُم اللّه اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللّه الللّه وَلَا الللّه وَلَا اللللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللللّه وَلَا الللللّه وَلَا الللللّه وَلَا الللللّه وَلللللّه وَلَا الللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللللّه وَلَا اللّه وَلَا الل

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲۳۸/۱۰

<sup>(</sup>ئ) التبيان ٧٥/٢.

<sup>(</sup>٥) التبيان ٤/٤ ٣٤.

<sup>(</sup>۱) ينظر : التبيان ٤٩٢٤ ، ٢٠١/٧ ، ٤٥٢ ، ٤٥٢ .

<sup>(</sup>V) الأنماط التحويلية في الجملة الاستفهامية العربية ٣٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> التبیان ۲۳۸/۱۰ . (<sup>۹)</sup> و<sup>(۱۰)</sup> التبیان ۳٤۹/۶ .

<sup>(</sup>۱) التبيان ٤٣٩/٤ .

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ينظر : شرح الكافية  $^{(1)}$  ينظر : شرح الكافية  $^{(1)}$ 

الطوسي<sup>(۱)</sup> ومثّل له بقوله تعالى : ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِعَلَى مَلَى أَن يُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ [القيامة : ٤٠] وقوله : ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْلَكُ ﴾ [الزمر: ٣٦] . وعد هذا الأسلوب أشدَّ مبالغة في المدح (٤) ، وهو كذلك لدى غيره من المفسّوين (٥) .

7. الإخبار: ومنه قوله تعالى: ﴿ فَمَن أَظْلَمُ مِمْنِ أَفْلَى عَلَى الله كَذَبا ﴾ [الأعراف: ٣٧] إذ بين الطوسي أن (( المراد به الإخبار عن عِظَم جُرم من فيتري على الله كذبا ... وإنما أورد هذا الخبر بلفظ الاستفهام ؛ لأنه أبلاً غ برد المخاطب إلى نفسه مع تحريك النفس له بطريق السؤال) (٦) . إذ يستخلص الجواب من المخاطب نفسه باستجاشة ضميره وبعثه على الإقرار بالخبر . والمعنى إن أشنع ظُلم هو الافتراء على الله تعالى والذكذيب بآياته ، والمراد هو الخبر لا السؤال (٧) ، وقيل بواد به التوبيخ (٨) .

٣- التقرير : وهو أنواع ، فإما أن يكون تقريراً بالإثبات (١)، كقوله تعالى : ﴿ أَهَوَ لَا مِ إِيَّاكُمْرِ كَانُواْ يَعْبُكُونَ ﴾ [سبأ : ٤٠] .

أو يكون تقريراً بالنفي ، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَخْذَلُكُمْ فَمَن ذَا الَّذِي يَنصُ كُمْ مِن بَعْلَى ﴾ [آل عمران: ١٦٠] ، إذ بين الطوسي أنّ المواد (( التقرير بالنفي في صورة الاستفهام ، أي لاَينصُركم أحدٌ من بَعْده ، كما تقول : مَن يَعِدلَكَ إِنْ فَسَقْكَ الإِمام ، وإنّ اتضّ حرف الاستفهام معذ ي النفي ؛ لأنّ جَوابه يجبُ أن يكونَ بالنفي ، فصار نكره يغني عن ذكر جَوابه ، وكان أبلغ لتقرير الدُمخاطَب فيه))(١٠) ، فجواب هذا الأسلوب هو (لا) ، أما جَواب التقرير بالإثبات فهو (بلي) ؛ ولأنّ الجوابَ مفهوم من صيغة السؤال وهو : ألا أحدَ يخذلُكم بعد أنْ يَنصُركم الله ، والنصر من الله لا من غيره ، فقد است عن نكر الجواب () .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲/۰۰۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٧/١٥٤ .

<sup>(°)</sup> ينظر: الكشاف ٣٩٨/٣ ، والتفسير الكبير ٩/ ٢٦/٣٥٤ ـ ٤٥٤ .

<sup>(</sup>٦) التبيان ٤/٤ ٣٩٠ ـ ٣٩٥ .

<sup>(</sup>٧) ينظر : الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢/١ ٤٨٤٩ ، الجامع لأحكام القرآن ١١٥/٧ ، ٢٠٣ .

<sup>(^)</sup> ينظر تأويل مشكل القرآن ٢٦٥

<sup>(</sup>۹) التبيان ۲۰۱۸ ، وينظر ۲۰۱۷ ، ۲۶۹ . (۱۰) التيبان ۳۳/۳ .

<sup>(</sup>۱) الجامع لأحكام القرآن ۱۰۰/۸

وقد يكون التَ قرير (( بالَعجز والجهل ، كقولكَ للرجل : هل تعلَم النَّج ؟ وهل تعرف ما يكونُ غداً ...)) (۱) .

٤ . الإنكار: وقد ورَدتْ آيات كثيرة بهذه الدلالة وقف عندها الطوسي. وقد عدَّ الاستفهام الخارِج إلى الإنكار من الأساليب المهمة في الجدال؛ ((لأنه أبلغ في الكلام وأشدُ مظاهرة في الحجاج أن يخرَج الكلام مخرج التقرير بالحقّ فتا تزم الحجه والإنكار له فتظه ر الفضيحة ، فلذلك أخرج الجحد في الإخبار مُخرج الاستفهام ))(٦) ، وإنما أفاد الإنكار ((لأنه لاجواب لصاحبه إلا بما هو قبيح ))(١)، أو (رمنكر في القول))(٥) ، وإنما جاء بهذه الدلالة ((لأنه أشدُ في الذمِّ والتوبيخ))(١) .

ومن أمثلته قولُه تعالى: ﴿ أُفَلاَ يَنُوبُونَ إِلَى الله وَيَسْنَغُونُ وَنَهُ ﴾ [المائدة: ٤٧]، وقولُه: ﴿ وَمَلْ هَلُ يَسْنُويِ اللَّهِينَ ﴾ [الصافات : ١٥٣]، وقولُه: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْنُويِ الَّهَينَ ﴾ يَعْلَمُونَ وَاللَّهُ مِنْ السّفهام في كلّ ذلك دالّ على يَعْلَمُونَ وَاللَّهِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالزمر: ٩]. إذ يرى الطوسي أنّ الاستفهام في كلّ ذلك دالّ على إنكارِ المستفه مَ عنه (١)، وهو لدى غيرِه إنكار وتعجّب من إصرارهم على الكُور (١)، وقيل: هو ت قريع وت وبيخ (١)، وهي جميعاً معان مُذاخلة لاخلاف بينها .

• التعجب : ومنه قولُه تعالى: ﴿ أَلَمْ قَلَ إِلَى الْلَهِنَ قِيلًا لَهُمْ كُفُواْ أَيْلِيكُمُ وَالْقِيمُواْ الصَّلُولَا السَاء:٧٧] . والمعنى (( أَلُمَ يَتِهُ عَلَكَ إِلَى هؤلاء ؟ تعجبًا من ذلك ، ولو قال :ألم ت رَ هؤلاء ؟ أو ألم تعلَم هؤلاء ؟ لَم ظِهْر فيه معنى التعجب منهم كما ظِهر بـ(إلى) ؛ لأنها ت ونن بحال بعيدة قد لا ينتهي إليها ؛ لُبعدها ، لما فيها من التعجب الذي يقع بها))(١١) ، إذ أظهر حرف الجرّ دلالة التعجب في هذا الاستفهام الذي نزل في أصحاب رسول الله . صلى الله عليه وآله وسلم . الذي استأننوه وه م في مكة لقتال المشركين، فلم يأنن لهم الرسول وأمرهم بإقامة الصلاة ، ولما أمرهم بالقتال وهم في المدينة ، خشوا ذلك وكرهوه حرصاً على الدنيا وخوفاً من المشركين ، وجاء التعجب من ذلك؛ لأنه لم يكن ي نبغي أن يصدر هذا منهم (١) .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۵۰/٤.

<sup>(</sup>۳) التبيان ٤ / ٣٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ١ / ٤٧٥ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٤ / ٣٦٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۸ / ۲۰۵ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲ / ۶۵۱

<sup>(^)</sup> ينظر : مدارك التنزيل١ / ٢٩٥ ، وروح المعاني ٦ / ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٩) ينظر : جامع البيان ٢٣ /١٠٦ ،١٠٣/١٥ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٥٠/٦ .

<sup>(</sup>۱۰) التبيان ٣ (٢٦٢

<sup>(</sup>١) ينظر : الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١ / ٢٧٥ ، وروح المعاني ٥ / ٨٥ .

وُيلَحظ من تحليل الطوسي دَلالّياً لهذه الآيات ، أنه مدرك لتكّونها من بنيت بن : السطحية والعميقة ، تتمدّ ل الأولى بإسلوب الاستفهام المنطوق ، والثانية بالدلالة الستوقاء منه، التي قد تحد مل في الوقت نفسه دلالتين : الأولى خَبرية ،والثانية مُنّوعة تبعاً للسياق ويتصح هذا في المخطّط الآتي :

| البنية العميقة (معان أخر)                       | البنية السطحية(الاستفهام)                       |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
|                                                 | ٠                                               |
| ١ . الخبر: الله قادر على إحياء الموتى           | أليسَ الله بقادرٍ على أن يحيي الموتى            |
| ٢. القصر: لا أحد قادر على إحياء الموتى          |                                                 |
| غير الله                                        |                                                 |
| ١ . الخبر: الله كافٍ عبده                       | أليسَ اللهُ بكافٍ عبَده                         |
| ٢ القُصر: لا أحد يكفي عبده غير الله             |                                                 |
| ١ . الخبر: أظلم الناس من افترى على الله         | فمن أظلُم مَّ من افترى على الله كذبا            |
| الكذب                                           |                                                 |
| ١ . الخبر: الله هو القادر على خُذْلان عبادِه    | وإن يخذِلْكُم الله فَمن ذا الذي أيضر كم         |
| ونصرهم                                          |                                                 |
| ٢. القَصر: لا أحدينصر العبادبعد أن              |                                                 |
| يخنِلَهم الله                                   |                                                 |
| ١ . الخبر: لكفَّ ار لايتوبون إلى الله           | أفلاً يتوبون إلى الله وَبيىتغفروَنه             |
| ويستغفر ونه                                     |                                                 |
| ٢. الإنكار: لِم لاَيتوبون إلى الله وَيستغفروَنه |                                                 |
| ١. الخبر: قيل للذين طلبوا القتال اتركوا القتال  | ألم تر إلى الذين قيلَ لهم كُفّوا أيديكم وأقيموا |
| وأقيموا الصلاة                                  | الصلاة                                          |
| ٢. التعجُّب: كيف لم تعلم بالذين طلبوا القتال    |                                                 |
| وأُمِروا بتركه وإقامة الصلاة؟                   |                                                 |

د ـ النداع: هو نعوة المخاطَب بحرف ينوب مناب الغل ، كأنعو ونحوه ، وأدوات به ثمان: (يا ، والهمزة ، وأي ، وآي ، وأي ، وأيا ، وهيا ، ووا) (١) .

<sup>(</sup>١) ينظر : شرح عبد الرحمن البرقوقي ( ضمن التلخيص في علوم البلاغة) ١٧١ ، وعروس الأفراح (ضمن شروح

وقد وقف الطوسي عند هذا الأسلوب في القرآن وأشار إلى دلالته وصُوره ، وبّين أنّ الأصل فيه هو (( تنبيه المُنادى لُقِدِلَ عليكَ )) (٢) ، وهو (( الدعاء بمدّ الصوت على طريقة يافلان...)) (٣). وهذا القول لأبي بكر بن السراج حين عرف النداء بأنه (تلبيه المدعو لي ُقبل عليكَ)) (٤)

وأشار الطوسي إلى أنّ النداء قد يخرج عن دلالته الأصلّية إلى دلالات إضافية أهمها:

1. الدعاء: إذا كان النداء مُوجهاً شه تعالى كان العراد به الدعاء ، ولذا ليجوز فيه حذف حرف النداء للاستغناء عنه ؟ لأن الله سبحانه وتعالى لاَيغيبُ عنه شيء ، من ذلك قولنا: ربنا ، فإذا النداء للاستغناء في الدعاء ، في نحو: ياالله اغفر لي (( يجوز أن يَخُرج مَخَرج التنبيه التأكيد أن يُقبِلَ عليكَ برحمة به ، ولألك تسألُ به سؤالَ المحتاج أن يُبّه على حاله ؛ لأن ذلك أبلغ في الدعاء وأحسنُ في المعنى)) (٥) .

وقد أجاز النحاة حذف حرف النداء تخفيفاً إذا كان المنادى مقبلاً عليك متنبهاً لما تقولُه له (٦) ، ولذلك جعلوه خاصًا بالمنادى القريب (٧) . ولق رب الله من عباده وإقباله عليهم بوجهه الكريم ، فقد جاز حذف أداة النداء عند الدعاء .

٢ . التنبيه: إذا كان النداء لما لاينادى خرج مخرج التنبيه للمخاطب. من ذلك قول معنوي (يَحَسُر) تَنَا عَلَى مَا فَي طُنَا فِيها ﴾ [الأنعام: ٣١]. فقد بين الطوسي أن الحسرة أمر معنوي ((لات دعى ، وإنما معاؤها تنبيه للمخاطبين ،و (الحسرة) شدة الندم حتى يحسر النادم كما يحسر الذي تقوم به دابته في السفر البعيد )) (١) ، ومعنى الآية: ((اند بهوا على أنا قد خسرنا)) (١) . وقيل: إن (يا حسرتنا) نداء الحسرة والويل على المجاز ، والتقدير :ياحسرة احضري لهذا أوانك ، والمعنى: تنبيه أنف سهم لتنكر أسباب الصرة وهي عدم الامتثال لأوامر الله . ويدل هذا اللفظ على الشامة وتضييع العمل (١٠) .

ونقلَ عن الزجاج قولَه: إنّ العرب إذا أرادت المبالغة في الإخبار عن أمرٍ عظيم يقع فيه جعلته نداء، فيكون لفظُه لفظَ ما يُبّه ، والمنّبه به غيره كقوله تعالى: ﴿ يَحَسَنُ عَلَى الْعِبَالِ ﴾

التلخيص ): بهاء الدين السبكي ٢ /٣٣٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۲ /۱۷۱ .

<sup>(</sup>٤) الأصول في النحو ١ / ٤٠١.

<sup>(°)</sup> التبيان ٢ /١٧١ .

<sup>(</sup>٢) شرح الكافية ١ / ١٥٩ ، والبرهان في علوم القرآن ٣ / ١٠٦ ، وينظر : أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين ٢٦٨ .

<sup>(</sup>۷) شرح المفصل ۲ / ۱۰ ، وينظر: أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين ۲٦٨ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> و<sup>(۹)</sup> التبيان ٤ / ١١٥ .

<sup>(</sup>١٠) ينظر : جامع البيان ١٧٩/٧ ، والجامع لأحكام القرآن ٤١٣/٦ ، والتبيان في إعراب القرآن ١/ ٢٣٩

[يس: ٣٠]، وقوله أيضاً : ﴿ يَحَسُرَتَى عَلَى مَا فَي طَتَ ﴾ [الزمر: ٥٦]. وعد التعبير القرآني في هذه الآيات أبلغ من قول القائل: أنا أتحسّو على العباد، أو قوله: الصرة علينا في تفريطِنا (١)

وقد أشار سيبويه إلى أن قول القائل: يا عجباه ، معناه إحضَر وتعالَ يا عجب ، وهو أبلغ من قوله: تعجَّبتُ منه (٢) .

## (٢) الإنشاء غير الطلبي:

ويشَمَى المعاني التي لا تكون طَلباً ولا خَبراً وهي : أفعال المقاربة ، وصِنيغ المدح والنّم، وصَبغ العقود ، ودلالة (لعل) و (رب) و (كم) الخبرية .

ولم يُعِنَ علله العربية بهذه المعاني عناية هم بالطّلبية ، ومنهم الطوسي الذي قلّت لمحات له الدّلالية في الإنشاء غير الطّلبي . وسيقف البحث عند ذكر موجز لطائفة منها :

أ. صيغ المدح والذم: وهي صيغ جامدة يراد بها التعبير عن مدح صفة أو نمها. وتشمَل: نعْم، وبشس ، وحبّذا ، وساءوما جرى مجراها. وقد اختلف النحاة في هذه الصيغ، إذ جعلها بعضهم أفعالا، وجعلها آخرون أسماء (٣).

وتُستعَمل هذه الصيغ للجنس كلِّه صدوحاً أو مذموماً ، ثم يُخصّ بالذكر فرد معين ، قال سيبويه : ((إذا قلت : (عبد الله نعم الرجل) ، فإنها تريد أن تجعله من أمةٍ كلَّهم صالح ، ولم تُرد أن تعرف شيئاً بعيد ه بالصلاح بعد نعم)(٤) .

وقد فرق الطوسي بين دَلالة هذا الأسلوب على الإخبار و دَلالته على الإنشاء ، وذلك حين وقف عند قوله تعالى : ﴿ فَسَاء صَبَاحُ الْمُنكَ مَرِينَ ﴾ [الصافات : ١٧٧] . فقال : ((أي بئس الصباحُ صباحٌ من خَوفِ وَخَرِ ... ولو كان بَمعنى الإخبار المُحض لجاز أن يُقال: ساء ه يسوؤه سُوءاً ، أي أُوقَ ع به ما يسوؤه) (٥) ؛ لأن في قوله ﴿ فساء صباحُ الْمُنكَ مَرِينَ ﴾ إنشاء للنّم وهو غير موجود في الواقع الخارجي ، وإنما هو معنى يستفاد عند التلفظ بالقول ، والتقدير : فساء الصباحُ صباحُ الذين أُنذروا بالغاب ، وخُصّ الصباح بالنكر ؛ لأن الغاب كان يأتيهم فيه (١) .

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۱۰/۶ ،وينظر: معانى القرآن وإعرابه ۲٤١/٢.

<sup>(</sup>٢) الكتاب ٢١٧/٢ ، وينظر : معاني القرآن الكريم ٢١٥/٢ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإنصاف في مسائل الخلاف ٩٧/١ ومابعدها.

<sup>(</sup>٤) الكتاب ٢/٧٧١ ، وينظر: معاني النحو ٦٧٢/٤ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٥٣٨/٨

 $<sup>^{(1)}</sup>$  معاني القرآن الكريم  $^{(1)}$  ، والجامع لأحكام القرآن  $^{(1)}$  .

وفي هذه التَ فرقة يقول الرضي الاسترابادي: ((إِنكَ إذا قلتَ: نعَم الرجلُ زيدٌ، فإِها تُنشئ الْمَ مَ وَتُ حِدِثه بهذا اللفظ، وليسَ المَدح موجوداً في الخارج في أحد الأزمنة مقصوداً مطابقة هذا الكلام إياه حتى يكون خبراً، بل تَ قصد بهذا الكلام مَدحه على جَونته الحاصلة خارِجاً، ولو كان إخباراً صِرفاً عن جَونته خارِجاً، لدخلَه التَ صديق والتَ كذيب ...)(٢) أي: صار خبراً.

ويفسر الطوسي (ساء)على الدوام بمعنى (ئس) (٢) ، ومنه قوله تعالى: ﴿ أَلا سَاء مَا لَا يَرْم وُنَ ﴾ [الأعراف: ١٧٧] يَزْم وُنَ ﴾ [الأنعام: ٣١] وقوله ﴿ سَاء مَثَلًا الْقُومُ الْلَذِينَ كَلَنْبُواْ بِعَالِينَا ﴾ [الأعراف: ١٧٧] ومن أمثلة المدح وقوفُه عند قوله تعالى: ﴿ إِن تَبْلُواْ الصَّلَقَت فَنعما هي ﴾ [البقرة: ٢٧١] ، إذ قال: ((والتقدين نعم شيئاً إبداؤها ، فالإبداء هو المخصوص بالمدح ، إلا أن المضاف حذف وأقيم المضاف إليه الذي هو ضمير الصدقات مقامه ...)) (٤) . والمعنى أن تُظهروا وتُعلنوا إعطاء الصدقات ، فذ عم العمل هو .

وقد يُجنَف المخصوصُ بالمدح لدلالة الكلام عليه ، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَلَ نَاكَنَا نُوحُ فَلَ عَلَي وَقَدِ اللهِ عَلَي اللهِ عَلَي قومِه فَلَنعمَ الْمُجِيبُونَ ﴾ [ الصافات: ٧٥] . فقد ((خَر أَن نوحاً نادى الله وَدعاه واستنصره على قومِه وأنه تعالى أجابه ، وأنه . جلَّ وعزَّ ـ ذ عَم المُجيبُ لَمن دعاه ، وتقديره : قَلَ ذ يُع المُجيبون نحنُ له ...)) (٥) .

وروي هذا عن الكسائي $^{(7)}$  والطبري $^{(7)}$ وغيرهما $^{(A)}$ .

ب القسس م: عرفه بأنه ((تأكيد الخبر بما جعله في حيز المتحقق))(٩) ، ويكون بالباء والتاء والتاء والواو ، وتدخل اللام في جوابه زيادة في التأكيد . وهو لديه أبلغ درجات التوكيد (١٠) .

وقد خَصَّ الخبر بالقسَم ،على حين خَصَّ الإنشاء بنون التوكيد ، قال : (( والنون الثقيلة يؤكّ بها الأمر والنهي ، ولا يؤكّ بها الخبر )) ثم بين سبب ذلك فقال : (( فألزَم الخبر التأكيد ليدلَّ على اختلاف المعنى في المُؤكّد ، و لمّ كان الخبر أصلَ الجمل أُكّ بأبلغ التأكيد ، وهو القسم))(١)

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> شرح الكافية ۲۹۸/۲ ـ ۲۹۹ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> ينظر التبيان ١١٦/٤ ، ٣٤/٥ ـ ٣٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> التبيان ۲/۲۰۳ ، وروح المعانى ۳ / ٦٣ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۸ / ۵۰۰ .

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن للكسائي ٢١٩.

<sup>(</sup>٧) جامع البيان ٢٣ / ٩٧ .

<sup>(^)</sup> ينظر: الوجيز في تفسيركتاب الله العزيز ٢ / ٩١١ ، والجامع لأحكام القرآن١٥ / ٨٩ .

<sup>(</sup>۹) التبيان ۱۹۰/۱۰ .

<sup>(</sup>١٠) التبيان ٢٣/٢ ، وينظر : منهج الطوسي ٣٣١ .

. وهوبذلك يتخذه وسيلة للتفرقة بين الخبر والإنشاء ، فالاختلاف المعنوي بينهما كان سببا في اختلاف أدوات التوكيد الداخلة عليهما ؛ ذلك لأن حاجة المتكلّم إلى التوكيد البليغ في إلقاء الخبر أكثر من حاجته في إلقاء الإنشاء ، لاحتمال أن يكون المخاطب منكراً للخبرأو شاكاً فيه، وعدم احتماله ذلك في الإنشاء ، ولإزالة هذا الشك ورد الإنكار ؛ ولتحقيق صدق الخبر ويتى بالقسم . ولهذا الغرض دخلت نون التوكيد على الفعل المضارع المسبوق بلام القسم ، نحو قول القائل : قد علمت إن زيداً ليقومن (٢) ؛ لأنه خبر واجب الحدوث مستقبلاً ، ولذا لرزمته النون تأكيداً لحدوثه ، إذ (لا تدخل في الخبر إلا في القسم أو ما أشبه القسم) (٢) ، فلا تدخل على الخبر الواجب في مثل : هو ، إذ لا يجوز أن تقول : هون ((لأن هذه النون تُؤذِن بأن ما دخلَتْ عليه قد احتاج إلى التأكيد لخفاء أمره من جهة المستقبل) (٤) .

وقد يُشِبه الشَرطُ القَسَم في التأكيد ، وذلك إذا دخلت (ما) على حرف الشرط (إن) ، فيصبح الكلام ((بمنزِلة ما هو غير كائنِ حتى احتيج معه إلى القسم مع خفاء أمره من جهة المستقبل)) (٥) ، ولذا تدخل النون في الشَرط وكأنها داخلة في جواب القسم من ذلك قوله تعالى: ﴿فَإِمَا نَلْهُ هَبَنَ بِكَ فَإِنّا مِنهُم مُنْقَمُونَ ﴾ [الزخرف: ١٤] ، إذ بين الطوسي سبب دخول النون على الشَرط فقال: (( معناه: إن نذهب بكَ ، فلّما دخلَت (ما)على حَرف الشَرط ، أَشْبه والقسم في التأكيد والإيذان بطب التصديق ، فدخلت النون في الكلام لذلك ؛ لأن النون تُلزَم في جَواب القسم ولا تُلز مَ في الجَزاء ؛ لأنه شُبّه به ، وإنها وجبَ بإذهابِ النبي إهلاك قومه من الكفّار ، لأنه عَلَمة النَبْس من فكلاح أحد منهم)) (١) . فالشَرط هنا بمنزِلة لام القسَم ، والمعنى : فإن قبضناك يا محمَّد قبل أن تصرك على أعدائك وَشْفي صُدور المؤمنين ، فإنا منتقمون من الكفّار أشدً الانتقام في الآخرة (٧) .

### ت ـ دلالة (لعلَّ) :

<sup>(</sup>۱) التبيان ۳۰/۳ .

<sup>(</sup>۲) التيبان ۱۷۳/۱

<sup>(</sup>۳) التبيان ۲۹۲/۶

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ۲/۲ ۳۹ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۵)</sup> التبیان ۲۰۱/۹ <sup>(۲)</sup> الکشاف ۲۸۹/۳

وهي من الأحرف المشّبهة بالفعل التي تدخلُ على المبتدأ والخبر ، فتنصبُ الأول اسماً لها وترفع ُ الثاني خبراً لها . وهي تغيد تَ وق ع شيء مرجو ً أو مخوف (١) ، فتكونُ في الترجي للمرجو ً المحبوب ، وللإشفاق في المخوف المكروه (٢) ، وتختص بالمُسكن المُسَوق ع (٣) . وقد تخرج عن دلالتها الأصلية إلى دَلالات أخرى يقد ضيها السياق وحالُ المتكلّم والمخاطَب .

وقد أشار الطوسى إلى طائفة من دلالاتها أهمها:

1- الترجي: قال: (( (لعل) الترجي) ، إلا أنه يكون لترجي المخاطب تارة ، ولترجي المخاطب تارة أنه يكون لترجي المخاطب تارة أخرى)) (أ) ، إذ يربط دلالة الحدث الكلامي بالباث والمتلقي معا ، ويمثّل هذا الإرتباط أهم الأسس التي اعتمدها علم اللسانيات الحديث في استنطاق الفكر العربي القديم (٥).

وهو يستبعد دلالتها على الترجي في القول العائد لله عزَّ وجلَّ ، بل يحملُه نوماً على أنه ترجِّ من العِباد ، إذ لا يجوز الترجي على الله . ومن ذلك قولُه تعالى : ﴿ وَ إِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِي فَا نِي قَرِيبٌ أَجِيبُ كَعُولًا اللهَ عَ إِذَا كَعَانِ فَلْيَسْنَجِيبُواْ لِي فَلْيُومْنُواْ بِي لَعَلْهُمْ عَنِي فَا نِي قَرِيبٌ أَجِيبُ كَعُولًا اللهَ عِ إِذَا كَعَانِ فَلْيَسْنَجِيبُواْ لِي فَلْيُومْنُواْ بِي لَعَلَهُمْ عَنِي فَا نِي قَرِيبٌ أَجِيبُ كَعُولًا اللهَ عَلَيْهُمْ وَلَيْنَ اللهُ وَلِينَ :

أحدهما: ((الَهِشُدوا، فتكون دالّة على العَوض في الإجابة من الله تعالى للَعد)، أي هي بمعنى: (كي). إذ وربَت سبوقة بطلَب الدعاء والاستجابة، والمعنى: فلْست جببوا لي بالطاعة ولْيؤمنوا بي، فُصِدِقوا على طاعتهم إياي بالثواب منّي له م ولْهة دوا بذلك من فعلهم فهرشُدوا (٢) والآخر: ((على الرجاء والطَمع ؛ لأنْ برشُدوا، ويكونُ متعلّقاً بفعل العِباد))، أي توقّع وترجي استجابة الدعاء من الله (٧)، وهو أملٌ متعلّق في نفس كلّ مؤمن.

والراجح هو الرأي الأول ؛ لأن فيه معنى تأكيد الثَواب والهداية بعد الإيمان بالله والقيام بطاعته ، وهو الأنسب لسياق الآية المعنوي ؛ لأن فيها وعداً من الله الذي لأيخلف وعده باستجابة الدعاء ، ولتأكيد هذه الاستجابة لا يمكن أن تكون (لعل) دالية على الترجي أو الشك ، وإنها هي بمعنى (كي) .

<sup>(</sup>١) الكتاب ١٤٨/٢، والمفصل ١٤٠

<sup>(</sup>۲) الكتاب ۲۳۳/٤ ، وشرح ابن عقيل ۲۶۱/۱ » وأوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك ۳۲۹/۱ ، وشرح قطر الندى وبل الصدى :ابن هشام الأنصاري ۱۶۹

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> مغني اللبيب ٢٨٧/١

<sup>(</sup>۱۷۰/۷ التبيان ۱۷۰/۷ .

<sup>(°)</sup> ينظر:

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> جامع البيان ۱۸۱۲ ـ ۱۲۱ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> البرهان في علوم القرآن ۹۳/۱ .

ومنه أيضاً قوله تعالى : ﴿ لَعَلَّم يَنْكُ كُلُ أَن يَخْشَى ﴾ [طه :٤٤] ، فالحديث مُوجّه لموسى . عليه السلام . وأخيه هارون حين أمرهما الله أن يذهبا إلى فرعون وَيدْعواه إلى الإيمان بالله وبما جاءا به ((على الرجاء والطَمع لا على اليأس من فَلاحه ، فَوقَع التعبد له ما على هذا الوجه ؛ لأنه أبلغ في نعائه إلى الحقّ بالحرصِ الذي يكون من الراجي للأمرِ ...))(١) .

التعليل: إذ تأتي بمعنى (لام الغَرض) ، أو بمعنى (لكي) من ذلك قوله تعالى: ﴿ لَعَلَكُ مُر لَكُ التعليل : إذ تأتي بمعنى (لام الغَرض) ، أو بمعنى: ((لكي تتفكّروا، وهي لام الغرض، تقكّر أن الله تعالى أراد منهم التفكّر سواء تفكّروا أو لم يتفكّروا )) (٢) ، وقد وردت (لعلّ) بهذه الدلالة في القرآن كثيراً (٤) .

٣. التنبيه: ويدخل في باب الترجي، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَعَلْنَا اضْ يُولاً بِعَضْهَا كَالَكَ يُحيٰي اللّهُ الْمُونَى وَيُرِيكُمْ الْمِنْ الْمَالَكُ مُ تَعْقَلُونَ ﴾ [البقرة: ٧٣]، فالمعنى: ((لِتَعِقُوا، وقد كانوا عُقَالُ أَنُ مَن لا عقلَ له لا تَلزُمه الحُجّة، لكّنه أراد تنبيه هم، وأن يَقبلوا ما يد عون اليه ويطيعوه ويعرفوه حقَّ معرف ته )) (٥)، فليست (لعلَّ) هنا للترجي أو التعليل؛ لأن التعقّل موجود أصلاً، ولكنها أفادت التنبيه على ضرورة أخذ هذه الدعوة بالعَل والتدبير (١).

٤- الشكّ : وعدّه ممّا لا يجوز على الله تعالى (٢) ، وهو يدخلُ أيضاً في باب الترجّي ؛ لأنّ الترجّي يقوم أصلاً على الشكّ في توقّع مُصول الشيء أو عدم مُصوله . ومثاله قوله تعالى : (ينبغي ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ على الرّجاء للرّحمة بدُخول البّخة ... وفيها مَعنى الشكّ ، لكّنه للعباد دونَ الله تعالى) (٨) ، وقيل :أي لدّرَحموا فلا دُعتَبوا (٩) .

ويستدلّ النسفي (۱) (ت ۱۷هـ) من هذه الآية على أنّ بلوغ رضا الله ودخول الجنة ليس بالأعمال الصالحة فقط ، وإنما هو برحمة من الله سبحانه وتعالى ، فعلى الرغم من أنّ (لعلّ) في

<sup>(</sup>١) التبيان ١٧٥/٧ ، وينظر الوجيز في تفسير كتاب الله العزيز ٦٩٦/٢ ، والجامع لأحكام القرآن ٢٠٠/١١ . ٢٠٠١ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲۱٤/۲ .

<sup>(</sup>٤) ينظر: البقرة: ٢١، ٥٢، ٥٦، ١٥٠،١٧٩، آل عمران: ١٠٣، ١٢٣، المائدة: ٦، ٣٥، وغيرها كثير.

<sup>(°)</sup> التبيان ۲۰۰/۱ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التفسير الكبير ۱/ ۳/۶۵۰ .

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> التبيان ٩٠/٢ . <sup>(٩)</sup> جامع البيان ٩١/٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مدارك التنزيل ۱۷۸/۱

القرآن تُفيد التحقيق ، لكن إصابة رضا الله أمر صَعبُ النصول دقيقُ المسلك ، فالسعيد من رحمه الله ، والشَّقُى من أخرجه من رحمته .

# ج. دلالة (كم) الخبرية و (رب) :

و (كَم) الخبرية هي كناية عن العَد المُبهم ، تدلّ على الكثرة ، وَيستَ عملها من بُويد التفاخر والتكثير (٢) . وسُميت خبرية ؛ لأنها تَحتَ مل الصدق والكذب خلافاً لـ(كَم) الاستفهامية الطلّبية ، والفرق بينهما أنه في الاستفهامية يُسألُ عن عدد مُبه م بُواد معرفة به نحو : كُم رجلاً عندك ؟ ويكون مُسِّزها منصوباً ، وفي الخبرية تُخبر عن عدد كثيرٍ ، نحو : كُم رجلٍ عندك ، ويكون مُسِّزها مجروراً . وتأتي (كَم) في الخبر بمعنى (ربّ) ، غير أن (كَم) اسم و (ربّ) حرف جرّ فما بعد (كَم) يجوز فيه الرفع والجر ، وما بعد (ربّ) لا يجوز فيه إلاّ الجرّ (٣) .

وقد فرق الطوسي بين دلالة هذين الحرفين ، حين فسّو قوله تعالى : ﴿ وَكُمْ أَهُلُكُنَا مِنْ الْقَلُونُ مِنْ بَعْلُ نُوحٍ ﴾ [الإسراء: ١٧] .إذ قال: (((كَم) يُفيد التكثير ضدّ (ربّ) الذي يُفيد التقليل)) (٤) ، وأشار إلى هذه المقابلة المعنوية بين (كم) الخبرية و (ربّ) قبلاً ه الرماني (٥) وت عرف هذه المقابلة في اللغة باسم (الحُمل على النقيض) إذ يُجمل الشيء على ضدّه (٢).

وت عرب (كم) معولاً للفعل :أهلكنا ، وجاءت (من) هنا لت بين إبهامها ، والمعنى كثيراً من القرون (٢) . إذ تصف الآية كثرة الأقوام الذين كفروا وحلَّ بهم الوار ، وفيها تخويف لكف ار مكة ووعيد من الله تعالى وتهديد لهم بالعقاب ،وإعلام منه أنهم إن لم ينتهوا عما هم عليه مقيمون من تكذيبهم رسوله عليه الصلاة والسلام وعلى آله وصحبه الكرام (٨) ، فإنهم مهلكون كما أهلك السابقون .

# المبحث الثاني دلالة الجملة

<sup>(</sup>۲) شرح المفصل ۱۲۶/۶، وشرح قطر الندى ۲٤٠، وشرح شذور الذهب ٥٤٦، وينظر: معاني النحو ٤٣٢/٢ ـ٣٣٤

<sup>(</sup>٢) الكتاب ١٥٦/٢ ، ١٦١ ، ١٧٠ ، والمقتضب ١٥٦٣ ـ ٦٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٦/ ٤٦٢ .

<sup>(°)</sup> الحدود في النحو ٣٨.

<sup>(1)</sup> دلالة الإعراب لدى النحاة القدماء: بتول قاسم ناصر ٣٣

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> مدارك التنزيل ۲۵/۳ .

<sup>(^)</sup> ينظر : جامع البيان  $^{(0)}$  ، والجامع لأحكام القرآن  $^{(0)}$  .

الجُملة في تعريف النحاة هي الكلام الذي يتركب من كلَمتين أو أكثر وله معنى مفيد مستقل (١). وتق وم على أساس التركيب الإسنادي الذي يعدّ من أهم أنواع التركيب في العربية ، ويقوم أيضاً على ركنين أساسين لاغنى له عنهما ، هما : المسند والمسند إليه .

وقد عنى علماء العربية بدراسة الجملة وأشاروا إلى أنواعها ومكوناتها ودلالاتها وإعرابها (٢)، وعدها المحدثون أساس الدراسات الدلالية الحديثة (٢) فبموجها تتحدّ دلالة الألفاظ المفردة، وتتغير الروابط التي تربطها ، تم يتحدّ المعنى العام الذي ربما يوحي إلى معنى آخر يمثّل الدلالة المقصودة.

وقد قسّم القدماء البُملة بحسب أركان إسنادها على أربعة أقسام: الإسمّية والفعلّية ، وأضاف البهما ابن السراج الظَرفية حين عدّها قسماً مستقلاً ، كما أضاف الزمخشري القسم الرابع وهو الجملة الشرطّية ، إذ اتخذوا صدر الجملة معياراً لتحديد نوع الجملة . وقد ذكر ابن هشام الأنصاري (ت ٧٦١ه) هذه الأقسام ، فقال ((الإسمية هي التي صدرها اسم، كزيد قائم، وهيهات العقيق ... والفعلية هي التي صدرها فعل ، كقام زيد وضُرب اللص ...والظرفية هي المصدرة بظرف أو جار ومجرور ، نحو: أ عندك زيد؟ ، وأ في الدار زيد؟ إذا قدَّرت زيداً فاعلاً بالظرف والجار والمجرور ، لا بالاستقرار المحذوف ولامبتدأ مُخوا عنه بهما ، ومثّل الزمخشري لذلك بفي الدار من قولك: نيد في الدار، وهو مبني على أن الاستقرار المقدّر فعلٌ لا اسموعلى أنه حذف وحده ، وانتقل الضمير إلى الظروف بعد أن عمل فيه . وزاد الزمخشري وغيره الجملة الشرطية ، والصواب أنها من قبيل الفعلية ))(؛).

وقد عني أغلب النحاة الأوائل بدلالة الجملتين الاسمية والفعلية ، وربطوا هاتين الدلالتين بالشكل التكويني لكلِّ منهما . فالمصدرة بالاسم تعدُّجملة اسمية ، وتكتسب من تصدر الاسم الدلالة على الاستقرار والثبوت . أما المصدرة بالفعل فهي جملة فعلية تكتسب من تصدر الفعل الدلالة على التغير والحدوث (٥).

وقد أشار ابن جني إلى هذا الفرق الدلالي فقال: (فقولُك: إذا زُرتَ ني فأنا ممن يحسن إليك ، أي فحريٌ بي أن أُحسن إليكَ ، ولو جاء بالفعل مصارحاً به فقال: إذا زرت ني أحسنت إليك لم يكن في لفظه ذكر عادته التي يستعملُها من الإحسان إلى زائره ، وجاز أيضا أن يُظنَ به عَجْزاً أو شُوراً دونه، فإذا نَكر أنّ ذلك عادت ه ومظنة منه ، كانت النفوس إلى وقوعه أسكن وبه أوثق ،

<sup>(</sup>١) ينظر: المقتضب ٨/١ ، وشرح ابن عقيل ١ / ١٤ ، ومغني اللبيب ٣٧٤/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللغة العربية معناها ومبناها ٨٩ ، ١١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> علم الدلالة (بالمر)٤٦ .

<sup>(</sup>٤) مغني اللبيبُ ٢ / ٣٧٦ ، وينظر: الدلالة في النحو العربي ٨٣ .

<sup>(°)</sup> الدلالة في النحو العربي ٨٤ .

فاعرف هذه المعاريض في القول ، ولا تريّنها تصرّفاً واتساعاً في اللغة المجرّدة عن الأغراض المواد فيها ،والمعاني المحوّلة عليها)(١) .

ويفرق المحدثون بينهما على أساس النسبة بين المسند والمسند إليه ، فالجملة الاسمية هي التي تعبر عن نسبة صفة شيء ، نحو: البيت جديد ، وزيد حكيم ، فكلا الطرفين اسم ، أما الفعلية فهي التي تعبر عن حَدث مسند إلى زمن منسوب إلى الفاعل(٢) . نحو: قرأ محمد .

أما فيما يَخص الجملة الظرفية ورأي ابن السراج في استقلاليتها، فقد أيده من القدماء أبو على الفارسي وعده مذهبا حسنا (٦) .

وقد لقي استقلال الجملة الشرطية قبولاً وتأبيداً لدى المحدثين أكثر ممّا لقيته الجملة الظرفية ، فعلى الرغم من أنّ أغلبهم يعتون الجملة الشرطية من قبيل الفعلية ، غير أنّ طائفة منهم يفصلون الشرطية عن الفعلية ؛ لأنّ المعنى النحوي المستفاد من الجملة الشرطية يختلف عن المعنى النحوي المستفاد من الجملة الفعلية ، فالأولى تدلّ على (الحكم بالنسبة) ،والثانية تدلّ على نسبة الحكم الفاعل .

ومعيار الفصل بين الجملتين هو مبدأ تعلق جملة الشرط بجملة الجزاء ، إذ يتعلّق المُكم الذي يتضمّنه الجزاء بالمُكم الذي يتضمّنه الشرط ، فالنسبة بينهما إذن تعليقية (أ) . فلا تظهر دلالة الجملة ((م ن علاقة الفعل المسند إليه أو علاقة المبني بالمبني عليه ، وإنما هي علاقة جملة بجملة أخرى قد تأتي فعلّية أو اسمية ، وقد تكون خبرية أو إنشائية ، فإن دلالة هذه الجملة مُكتسبة إذن من طبيعة تركيبها))(٥) .

وقد عنى الطوسي بالجمل الاسمية والفعلية والشرطية ، ولم يود عنه ما يُشير إلى استقلالية الجملة الشرطية ، غير أن عنايته بها وبأحكامها ودلالاتها دعا البحث لدراستها على نحو مستقل ليتبن جهده الدلالي المميز في دراسة هذه الجملة ، ولم يرد له رأي حول الجملة الظرفية .

### (١) دلالة الجملة الاسمية:

يت فق علماء العربية على أنّ الجملة الاسمية تدلّ على الثبوت والدوام في الخبر الذي تُخبِر به ، يقول عبد القاهر الجرجاني: (( إنّ موضوع الاسم على أن يثُبت به المعنى للشيء من غير أن يقتضي تجلّده شيئاً بعد شيء ، وأما الفعل فموضوعه على أنه يقتضي تجلّد المعنى المثبت

<sup>(</sup>١) المحتسب ٢٧٤/٢ ، وينظر أثر المعنى في الدراسات النحوية ٣١٨ .

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللغة ١٦٢ ـ ١٦٣ ، والبحث النحوي عند الأصوليين ٢٤٩ ـ ٢٥٠ .

<sup>(</sup>٢) المسائل العسكريات ٨٣ ـ ٨٤ ، وينظر : أثر المعنى في الدراسات النحوية ٣١٨ .

البحث النحوي عند الأصوليين 707 - 700.

<sup>(°)</sup> الدلالة في النحو العربي: ٨٤.

به شيئاً بعد شيء))(١) ، إذ ُوضِعت الجملة الاسمية للإخبار بثُبوت المسند السند إليه ، بلا دلالة على تجدّ أو استمرار .

وقد أشار الطوسي إلى هذه الدلالة في أكثر من موضع في تفسيره ، منها:

أ. قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلُ كُلَمَةَ اللّهِ إِن كُلُمَةً اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

ب. قوله تعالى : ﴿ فَوَنِلُ لَلْمَيْنِ يَكُنْبُونَ الْكَنْبِ بِأَيْلِيهِمْ ... ﴾ [البقرة: ٢٩] فقد ذكر فيها وجهين: برفع (ويل) ونصبها. قال : ((ولو كان في غير القرآن ، لجاز بالنصب على معنى : جعل الله ويلاً للذين ، والرفع على معنى ثبوت الويل للذين)) (٥) . أي إنّ الجملة الاسمية المقرة: هذا ويلّ أو هو ويلٌ ، دلّت على تُبوت الويل للكافرين ودوامه على وجه الدعاء عليهم . وقد عدّ القراءة بالنصب مما لا يجوز في القرآن ؛ لأنها لم ترد في كتاب الله إلاّ مرفوعة ، ومنه قوله: ﴿ وَيَلُ للمُطّفَفِينَ ﴾ [المطففين : ١] . فكلّ ذلك وربت (ويلٌ) فيه مرفوعة ؛ لأنه دعاء بثبوت الويل والعقاب لكلّ من عصى الله (١) ، والويل كلمة جامعة اللّر كلّه تأتي للت قبيح في نحو قوله : ﴿ وَيَلَى مُمَا تَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٨] ، وتأتي للتحسّر والتفجع (١) ، نحو قوله تعالى على لسان هابيل: ﴿ وَيُلِكُ مُمَا تَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٨] ، وتأتي للتحسّر والتفجع (١) ، نحو قوله تعالى على لسان هابيل: ﴿ وَيُلِكُ مُمَا تَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٨] ، وتأتي للتحسّر والتفجع (١) ، نحو قوله تعالى على لسان هابيل: ﴿ وَيُلِكُ مُمَا تَصِفُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٨] . وتأتي للتحسّر والتفجع (١) . وتأتي للتحسّر والتفجع (١) . نحو قوله تعالى على لسان هابيل: ﴿ وَيُلِكُ مُمَا تَصِفُونَ اللّهُ وَيَعِلْ مَا الْفُرَابِ ﴾ [المائدة: ٣١] .

<sup>(</sup>٢) قرأها يعقوب بنصب التاء من (كلمة) ، وقرأ الباقون بالرفع . النشر في القراءات العشر : ابن الجزري ٢٧٩/٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ينظر جامع البيان ١٣٧/١، والجامع لأحكام القرآن/٩٩/١، وروح المعاني ٩٩/١.

<sup>&</sup>lt;sup>(°)</sup> التبيان ٣٢١/١ . <sup>(٦)</sup> الجامع لأحكام القرآن ٨/٢ ، وروح المعاني ٣٠٢/١ .

<sup>(</sup>١) تأويل شكل القرآن ٤٢٤،

ج. قوله تعالى : ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَ اللَّهِينَ قَيْلُواْ فِي سَيِيلِ اللّهِ الْمُوتَا بَلْ أُحْيَاءُ عِنلَ مَيْهِمْ فَيُرْقُونَ ﴾ [آل عمران : ١٦٩] ، فقد منع الطوسي قراءته بنصب (أحياء) ، فقال: (( وقوله : (بل أحياء) رُفِع على أنه خبر الابتداء ، وتقديره : بل هُم أحياء ، ولا يجوز فيه النصب بحال ؟ لأنه كان يصير المعنى : بل احسبنهم أحياء ، والمُراد : بل اعلَمهم أحياء))(٢) ؛ لأن في النصب دلالة على عدم اليقين من وجودهم أحياء ، بل هو ظن وحبان ، وفي الرفع دلالة على اليقين من ذلك ؛ لأن العلم يقين ، واليقين ثبوت واستقرار ؛ لذا فإن رفع (أحياء) على أنها خبر لمبتدأ محذوف ، يدل على ثبوت الحياة ودوامها للشهداء في جنّات النعيم ، وهو ما حقّقته الجملة الاسمية (٢) .

د. قوله تعالى ﴿ وَالسَّامِقُ وَالسَّامِقَ وَالسَّامِقَ فَا قَطَعُواْ أَذِل َ يَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] فقد أكّد الطوسي دلالة الآية على ((عُموم وجوب القطع على من يكون سارقا أو سارقة ... )) (3) ، فالجواب ثبوت الحكم والدوام عليه وهو مُستفاد من الصيغة الاسمية للجُملة ؛ أما المُعوم فُستفاد من دخول (أل) التعريف على المبتدأ ، فقد أفاد استيعاب كلّ سارقٍ وسارقةٍ؛ لأنّ الألف واللام ((إذا دخلا على الأسماء المشتقة أفادا الاستغراق ...)) (٥) . وذكر في قراءتها وجهين (١) :

الرفع والنصب ، وقد أجاز سيبويه النصب (٧) ، كما أجازالفراء الوجهين (٨) ، غير أنه رجّح الرفّع ؛ لأنّ معناه الجزاء وتقديره : مَن سرقَ فاقطَعوا يده ، وهي المرجّحة لدى الشيخ أيضا ؛ لأنّ الجملة اسمية تكون بالرفع ويتحقّق بها الثبوت والوجوب ، وهو رأي الطبرسي (٩) والرازي (١٠) أيضا .

#### (٢) دلالة الجملة الفعلية:

مفائها الإخبار بُطلق المعل مقروناً بالزمان من غير أن يكون مبالغة وتوكيدا (۱). إذ تدلّ على عدّة صورٍ من الأحداث والأزمان الداله على التغير والتجدّ ، فهي موضوعة لتصوير الحدث في الماضي أو الحال أو المستقبل ، فتدلّ على تجدّ سابقِ أو حاضرِ أو آتِ(۲).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۲۸٫۳ ـ ٤٧ ـ

<sup>(</sup>T) ينظر: الجامع لأحكام القرآن ١٧٣/٢ ، وروح المعاني ١٢١/٤ .

<sup>(</sup>٤) و (٩) التبيان ٣/٥١٥ .

<sup>(1)</sup> قر أها عيسى بن عمر وابن أبي عبلة بالنصب ، وقر أها الباقون بالرفع ، ينظر : البحر المحيط ٢٧٦/٣

<sup>(</sup>Y) الكتاب ١٤٣/١ ـ ١٤٤ ، وينظر البحر المحيط٤٧٦/٣ .

<sup>(^)</sup> معاني القرآن للفراء ٣٠٦/١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٩)</sup> مجمع البيان ١٤/٣ .

<sup>(</sup>۱۰) التفسير الكبير ۱/۱ ۱/۱ ٣٥١.

<sup>(</sup>۱) أساليب بلاغية :احمد مطلوب١٤٢ . (٢) الكليات ١٥٣/٢ ـ ١٥٤ ، وينظر: الجملة الفعلية ودلالتها في آيات الآخرة:مجيد طارش عبد ٧٢ .

وتكتسب هذه الدلالة من الفعل الذي ((قتضي تجد المعنى شيئاً بعد شيء)) (٣). وهو بصيغه الثلاث يُشعر بالحوث ، ففي الماضي انقضاء للحدث ، وفي المضارع حدوث واستمرار، وقد يكون حضوراً ومشاهدة حالية ، أو يكون لاحقاً ومواعدة مستقبلية (٤). ولكن هذه الدلالات غير ثابتة بل تتغير بتغير سياقات الأفعال وتراكيبها .

وقد عني القدماء (٥) والمحدثون (٢) باستعمال الأفعال وتتوعه ووقفوا عند دلالته ومعانيه . ومنهم الطوسي الذي كان له وقفات دلالية وتحليلات فكرية بناءة نقف على أهمها فيما يأتي : أ . الدلالة على تجنّد الحدث آنا بعد آن : ومنه قوله تعالى : ﴿ اللّٰذِنَ عَهَلَمَ مَنهُ مُرُنّ وَ وَمِنهُ قُولُهُ تعالى : ﴿ اللّٰذِنَ عَهَلَمَ مَنهُ مُرُنّ وَمُهُ لَا يَعْفُونَ عَهَلَمُ هُمُ وَيَ كُلُ مَن لا وقولُهُ اللّٰ وقولُه تعالى : (م ينقُضونَ عَهَلَمُ الشيخ مجيء الفعل المضارع معطوفاً على الماضي فيقول ((وقوله تعالى: (م ينقُضون) عطف المستقبل على الماضي ؛ لأنّ الغرض أنّ من شأنهم نقض العهد مرّة بعد أخرى ، في مستقبل أوقاتهم بعد العهد الدهم سنقبل المضارع على تجدّد نقضهم للعهد حالاً ومستقبلاً ؛ لأنّ هذا سلوكهم وخلقهم الذي لا يبدّلونه (١٠) .

ومنه أيضاً قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الْكَذِينَ كُفَّ وَا وَيَصَلُ وَنَ سَيِلِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ب. الدلالة على تقريب الحكث والإشعار بتحقق وقوعه (١) : ويتجلّى هذا في استعمال القرآن الكريم للفعل الماضي في تصوير لحداثٍ لم تقع بعد ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَتَّى أَمْرالله فَلا تَمَنعُجلُولا ﴾ والمنح أنك قوله تعالى: ﴿أَتَّى أَمْرالله فَلا تَمَنعُجلُولا ﴾ والمنطقة بالفعل الماضي ، وهو لم يأتِ بعد ، قال الطوسى : (( وإنما قال : (أتى أمر الله ) ولم يُل : يأتى ؛ لأنّ الله تعالى قرَّب أمر الساعة

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> دلائل الإعجاز ١٨٢ .

<sup>(</sup>٤) البرهانُ الكاشف: ابن الزملكاني ١٤٠

<sup>(°)</sup> ينظر :تنزيه القرآن عِن المطاعن :القاضي عبد الجبار الأسد آبادي١٢٥ ،ودلائل الإعجاز ١٨٢ـ١٨٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> ينظر: الفعل زمانه وأبنيته: ابراهيم السامرائي، والدلالة الزمنية في الجملة العربية: علي جابر المنصوري، ومعجم الجملة القرآنية (القسم الثاني: الدلالة الزمنية للأفعال في القرآن الكريم): طالب اسماعيل الزوبعي.

<sup>(</sup>۷) التبيان ۱٤٣/۰ ، وينظر: منهج الطوسي ۳۵۰

<sup>(^)</sup> ينظر: التفسير الكبير ٥/٥ / ٤٩٧/ ، وروح المعانى ٢٢/١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> التبيان ۳۰٦/۷ .

<sup>(</sup>١) منهج الطوسي ٣٥٠.

فجعلها كلَمح البَصر ، فقال : ﴿ وَمَا آمُنُ السَّاعَةِ إِلاَ كُلَّمْ حِ الْبَصَى أَنْ هُ وَ أَقْرَب ﴾ (٢) ، وقال ﴿ اقْنَرَبَ تِ السَّاعَةِ إِلاَ كُلَّمْ عِلْمَ الماضي ليكون أبلغ في الموعظة )) ( أُويعض هذه الدلالة العميقة ما يكتذف الكلام من سياقات وقرائن دلالية مختلفة، وهو ما ذهب إليه غير واحد من المفسرين (٥) .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَهُ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّامِ ﴾ [الأعراف: ٤٤] وقوله ﴿ وَلَهُ وَمَنَ أَنْ وَكُولُهُ عَلَى مَرَهُمُ ﴿ وَلَا لَانْعَام : ٣٠] ، إذ استعمل الماضي في تصوير أحداثٍ مستقبل ية لغَرض تقريدِ ها واستحضار صورها وكأنها حادثة لا محال (٢) .

ومما دلّ على التقريب أيضاً ، قوله تعالى : ﴿لِيَعْضِي اللّهُ أَمْرَا كَانَ مَفْعُولا ﴾ [الأنفال : ٤٤] . إذ قال الطوسي : ((والمعنى يكون مفعولاً في المستقبل ، لتحقيق كونه لا محال حتى صار بمنزلة ما قد كان إذا قد علم الله أنه كائن لا محالة))(٧) .

ج. الدلالة على سرعة وقوع الفعل: ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُمُ قِيَا مُرَيَّنظُ مُ وَنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى الزمر : ٦٨]، فقد اجتمعت إذا الفجائية مع الفعل المضارع للدلالة على قُدرة الله تعالى على سُوعة إيجاد الناس بَهِم القيامة وَبعثهم (^)

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ ثُمُ إِذَا كَعَاكُمُ كَعُولًا مِنَ الْأَرْضِ اللَّرِضِ مِن اللَّرِضِ مِن اللَّومِ: ٢٥] فقد عَبّر بأمر القيام والبَعِث للحساب بالدعوة أو الدعاء ، والمعنى : ((أخرَجَكم من الأرض من قُبوركم بعد أن كنتُ م أمواتاً يبعثكم ليوم الحساب ، فعّو عن ذلك بما هو بمنزلة الدعاء ، وبمنزلة ( كُنْ فَكون) في سُوعة تأتّي ذلك وامتناع التَعنّر عليه ...))(١) . وفي الكلام دلالة على سرعة استجابة المأمورين لأمر الله من غير توقّف ولا تلّب ، فإذا نادى المنادي : يا أهل القبور قوموا ، فلا تبقى نسمة من الأولين والآخرين إلا قامت مُعتَ ثلة لأمر الله(١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> النحل: ۷۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۴)</sup> الإسراء: ١.

<sup>(</sup>٤) التَّبيان ٢٥٨/٦

<sup>(°)</sup> ينظر معاني القرآن الكريم ٤/٠٥ ، والتفسير الكبير ١٦٨/١٩/٧ ، والجامع لأحكام القرآن ١٥/١٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۲/۵۲

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۳۱/۵.

<sup>(^)</sup> التبيان ٢٤٦/٩ ـ ٤٧ . (١) التبيان ٢٤٣/٩ .

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكشاف۳/۹ ۲۱-۲۲۰.

وقد يأتي فعل الأمر على غير دلالته الأصلية ، إذ لا يدلّ على الأمر الحقيقي بل على سُرعة وقوع الفعل وسُهولة ت حق قه ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَعُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قَرَكُمّا خَسِعينَ ﴾ [البقرة : ٦٥] فلم يأت الأمر على وجه الحقيقة ، وإنها هو (( إخبار عن سُرعة فعله و سخه البهم))(٢) ، وذلك ؛ (( لأنه تعالى لا يأمر المعدوم ، وإنها هو إخبار عن ت سهيل الفعل))(٤) . د . الدلالة على المبالغة في تصوير الفعل وتفخيم أثره : ويتحق ق هذا بإسناد الفعل إلى غير فاعله ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ قَلُ جَا كُم بِصَائِلُ مِن مِنْكُم ﴾ [الأنعام : ١٠٤] . فالبائر جمع بصيرة ، وهي أمر معنوي لا يصح إسناد المجيء إليه ، قال الطوسي في ذلك : (( وأنها وصفت الدلالة . أي البعيرة . بأنها جائية ، وإن كان لا يجوز أن يُهال :جاءت الحركة ، ولا جاء السكون ، ولا الاعتماد وغير ذلك من الأغراض ؛ لتفخيم شأن الدلالة ، حيث كانت بمنزلة وأدبر النحس))(٥) . والبائر هنا هي نزول المطر وخروج النبات والحب المتراكم ، وجنات النخيل والأعناب والزيتون ، وخلق الإنسان والموجودات ، وهي في أنفسها بصائر (١٠) ؛ لقوة دلالتها النخيل والأعناب والزيتون ، وخلق الإنسان والموجودات ، وهي في أنفسها بصائر (١٠) ؛ لقوة دلالتها النخيل والأعناب والزيتون ، وخلق الإنسان والموجودات ، وهي في أنفسها بصائر (١٠) ؛ لقوة دلالتها النخيل والأعناب والزيتون ، وخلق الإنسان والموجودات ، وهي في أنفسها بصائر (١٠) ؛ لقوة دلالتها

ومنه أيضاً قوله تعالى : ﴿ إِذَا مَ أَتَهُم مِن مُكَان بَعِيل سَمعُواْ لَهَا تَغَيُّظاً مَزَ فِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٢]، وعدّل الطوسي إسناد الرؤية إلى النار فقال: ((ونسب الرؤية إلى النار، وإنها هُوتِها ؟ لأنّ ذلك أبلغ ، كأنها تراهم رؤية الغضبان الذي َ فِذُ رغيظاً، فه م برونها على تلك الصفة، ويسمعون منها تلك الحال الهائلة))() .

على الخالق ، فهي توجب الصائر لمن عرفها ووق ف على حقيقتها ، ولقَّوة دلالتها فقد وصف

### (٣)دلالة الجملة الشرطية:

بأوصاف الأحياء من مجيء وحركة .

الشرط أسلوب إخباري يحتمل الصدق والكذب مقيد التعليق ، وهو وقوع الشيء لوقوع غيره فإذا وبد الأول وبد الثاني (١).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲</sup>) التبيان ۲۹۰/۱ ، و ينظر:التفسير الكبير ۲۹۰/۱ ٥٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>ئ)</sup> التبيان ٥/٧١ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۲۲۶/۶ ، وينظر ۱۸۹/۲

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> التفسير الكبير ١٠٤ / ١٠٤ ـ ١٠٥ ـ (<sup>7)</sup>

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> التبيان ۱۹/۵/۷ .

<sup>(</sup>١) ينظر : المقتضب ٢ / ٤٦ ، والأصول في النحو ٢ / ١٥٨ ، والتعريفات ٧٣ .

ويقتضي الشرط وجود جملتين: الأولى فعلّية وتُسمى جملة الشرط، والثانية إما اسمية أو فعلّية، وتسمى جملة الجزاء أو جواب الشرط. وترتبط الجملتان ارتباطاً سببياً، فإذا قلت: إن تأتنى أُعطك درهماً فالإتيان سبب العطّية، والعطّية مترت بة على الإتيان متسبّبة عنه (٢).

وقد سبقت الإشارة إلى أن نسبة التعليق التي اختص بها الشرط هي التي دعت الزمخشري إلى جعل الجملة الشرطية قسماً مستقلاً عن الجملة الفعلية .

وقد عني الطسي بهذه الجملة ودلالاتها وأحوال أفعالها عناية فائقة تتجلّى في الجوانب الآتية:

أشار إلى أن الشرط لايتم معناه إلا بجزائه ، وشبه العلاقة بينهما بالعلاقة بين المبتدأ والخبر ، فقال : (( الجزاء وجوابه بمنزلة المبتدأ والخبر ؛ لأن الشرط لايتم إلا بجزائه ، كما لايتم المبتدأ إلا بخبره ، ألا ترى أنك لو قلت : إن تق م ، وتسكت ، لم يجر ، كما لو قلت : زيد ، لم يكن كلاما حتى تأتي بالخور) (() . وهو يوجب مجيء الجزاء بعد الشرط بلا فصل أو تراخ ، ولذا جاز أن يكون الجزاء بالفاء ، ولم يجز بر(ثم) ، (( لأنها للتراخي بين الشيئين ، وذلك نحو قولك : إن تأتني فلك درة ، فوجوب الدرهم بالاتيان عقيبه بلا فصل ...) (())

ويشبه الطوسي الجملة الشرطية بالجملة الإسمية المركبة من جملتين من حيث التكوين الخارجي ومن حيث التعلق والارتباط ، فيسميها : االشرطية المركبة ، وذلك حين أعرب قوله تعالى: ﴿ فَإِمَا يَا تَيَنَّكُمُ مِنْنِي هُلُكًى فَمِن تَعِ هُلَمَاي فَلا خَوف عَلَيْهِم ولا لا هُمُ رَعُون البقرة: ٣٨]، فقال : (( وقوله : ( إما يأتينكم) شرط وجوابه الفاء ، وما بعد قوله : (فَعَن) شرط آخر ، وجوابه الذي بعده من قوله : (فلا خوف عليهم) ، وهو نظير المبتدأ والخبر الذي يكون خبره مبتدأ وخبرا ، وه ذا في مقدمات القياسات يُسمى الشرطية المركبة ، وذلك أنّ المقدّم فيها إذا و جب ، وجب التالي الموت بعده الفيام الثاني من أصول النحو المهمة .

وقد استعمل مصطلح الجملة المركبة ابن السراج في باب المبتدأ والخبر (۱). وذكرها بعده ابن يعيش في باب الاشتغال ،إذ قسمها على جملتين: الكبرى التي تضمّ داخلها جملة صغرى ،ومثل للأولى بقول القائل: زيد لقيته ،وللثانية بجملة الخبر: لقيته (۲) . وقال ابن هشام فيها: (( الكبرى هي الاسمية

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الأصول في النحو ٢/ ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) التبيان ١ / ١٧٤ ، وينظر : الأصول في النحو ٢/ ١٥٨ .

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢ / ٥١٦ ـ ١٥٥ .

<sup>(°)</sup> التبيان ١ / ١٧٤ ، وينظر : منهج الطوسي ٣١٥ . (۱) الأصول في النحو ١ / ٦٤ ، وينظر : أثر المعنى في الدراسات النحوية ٣١٩ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> شرح المفصل ۲ / ۳۳ .

التي خبرها جملة ، نحو (زيد قائم أبوه ) و (أيد أبوه فقائم) . والصغرى هي المبنية على المبتدأ كالجملة المخوع عنها في المثالين)) (أ). ثم قسم الكبرى على قسمين ((ذات الوجهين : هي اسمية الصدر وفعلية العجز نحو: (يديقوم أبوه ) وينبغي أن ير راد عكس ذلك في نحو : (إندت زيداً أبوه فقائم) ... وذات الوجه نحو: (إيد أبوه فقائم) ، ومثله على ما قنمنا نحو: (ظننت زيداً يقوم أبوه) ...)) (أ).

٢ . يقتضي الشرط شكّ المُخبِر في صِنْق الخَو ، ولذا يخله التوكيد مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ وَاللهِ الْمُعْنُمُوهُمُ إِنْكُمُ لَمُسْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: ١٢١] ، إذ يَخل الجملة توكيدان : ( إنّ واللهم ) ؛ لأنّ الحديث عن وجوب ترك أكل الميتة ، و ((من استحل الميتة كافر بالإجماع ، ومن أكلها محرّماً مختاراً فهو فاسق ...)) (٥) ، ولدحض أدنى شك في وجوب الترك أم جواز الأكل جاء التأكيدان بما ي عطي المُحْم صفته القطعية .

وقد يخل القسم والتوكيد معاً في جملة الشرط، إن كان المخاطَب منكِواً إنكاراً تاماً للخبر، من ذلك قوله تعالى على لسان أخوة يوسف: ﴿ قَالُوا لَئِن ۖ أَكُلَى اللّٰهَ ثَبُ وَنَحْن عُصَبَم الْإِنَا إِنَا إِنَا إِنَا الْحَارِهِم أَقسَموا على ما قالوه، إذ كَا سَرُون ﴾ [يوسف: ١٤]، فلأجل إقناع أبيهم المنكر لأعذارهم أقسموا على ما قالوه، وأعظم الخسران ((اللام في قوله لَرُدِن) هي التي يُتلقى بها القسم ، فكأنهم أقسموا على ما قالوه ، وأعظم الخسران ما يذهب بالثواب وُوِدي إلى العقاب ، فلذلك أقسموا عليه ...))(١) . والتقدير نوالله لدَن أكله الذئب إنا إذا لدَاسرون ، ودخلت اللام لتأكيد كُون الشرط مستلزماً للجزاء (٧) .

وعلى الرغم من أنّ الجملة الشرطية تقد ضي الشكّ ، إلا أنها اسد عملات في التعبير القرآني في الإخبار عن الله تعالى ، من ذلك قوله تعالى: ﴿ يَأْيُهَا اللّهِن اللّهِن اللهُ عَلَا اللّهُ يَجْعَل لَكُ مُنُوا إِن تَنْقُوا اللّه يَجْعَل لَكُ مُن فَى الْخِبَار عن الله تعالى يُعامِل عباده في الجزاء في الجزاء معاملة الشاك للم طاهرة في العدل ، ولذلك جازت صفة الابتلاء والإخبار ، لما في ذلك من البينات أنّ الجزاء على ما يظهر من الفعل ، دون ما في المعلوم مما لم يقع منه ))(١). إذ يجازي الله عباده على قدر أفعالهم ،على الرغم من علمه بما سيكون منهم ، وإنما استعمل أسلوب الشرط ترهيباً وترغيباً وإظهاراً لحكم الله العادل وصيغة تعامله مع عباده . ولذا يختبر الله عباده ويتايهم

<sup>(&</sup>quot;) مغنى اللبيب ٢ / ٣٨٠ ، وينظر : أثر المعنى في الدراسات النحوية ٣١٩

<sup>.</sup>  $^{(2)}$  المصدر نفسه  $^{(3)}$ 

<sup>(</sup>٥) التبيان ٤ / ٢٥٧ ـ ٢٥٨ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ٦ / ١٠٨

<sup>(</sup>۱) التبيان ٥ / ١٠٨ .

ليرى أعمالهم فيحاسَبهم على ما يقع من أفعالهم ، وليس على ما اطلّع عليه في دواخلهم مّما لم يقع بعد منهم .

ت د هب النحاة إلى أن الشرط يفيد الاستقبال وإن كان فعله ماضياً ؛ لأن أدواته تقلب الماضي إلى الستقبل (٢) ، وقد أشار الطوسي إلى هذا المعنى (٣) ، ولذا كان يؤول كل فعل ماضٍ في الشرط بطريقة أو بأخرى بالدلالة على المستقبل ، كما أنه صرّح بأنّ ((حرف الجزاء لما كان يعمل في الفعل قوي على نقله من الماضي إلى الاستقبال))(٤).

ومثاله قوله تعالى : ﴿ فَمَن تُولِّى بَعْلَ ذَلِكَ فَأُ وَلَكَ هُمُ الْفَسِعُونَ ﴾ [آل عمران: ٨٢] ، فمعنى الآية يوجب أن يكون الشرط وجزاؤه في المستقبل ، لكن الفعل فيها ورد بصيغة الماضي ، وقد أوله الطوسي فقال: (( إن كان شرطاً وجزاء في المستقبل فان الماضي يدخل فيه من وجهين :

أحدهما :أن يكون تقديره : فمن يصحُ أُنه تولّى . كما قال ﴿ إِنْ كَانَ قَمِيصُمُ قُلْ مِن قَبُلِ فَصَلَاقَتُ ﴾ . والآخر : مساواة الماضي فَصَلَاقَتُ ﴾ . والآخر : مساواة الماضي للمستقبل في دلالته ...))(٦) ، ونسب مثل هذا القول في موضع آخر لابن السراج(٧) .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَمِن نُصَوهُ مُرْلِيُولُنَ الْأَدَّبُنَ ثُمْرُ لاَيُنصَونَ ﴾ [الحشر: ١٦]، إذ قال في تأويل مجيء الفعل ماضياً أنه ((جاء على تقدير المستقبل كما يجيء في الماضي بـ (لو) ؛ لتبيين خَورِهم وضَعْ قلوبِهم ...)) (^)، وكأن تقدير الكلام: لو صروهم لول وا الأدبار وكأنه قد وقع .

ويعلّل مجيء الماضي في الشرط بالدلالة على تحقّق وقوع الفعل ، من ذلك قوله تعالى: ﴿ إِذَا الشَّمُسُ كُونِرَتُ ﴾ [التكوير: ١] ، ففي هذه الآية وما يماثلها تجد (( اللفظ وإن كان ماضياً فالُعواد به الاستقبال ؛ لأنه إذا أخو تعالى بشيء فلا بد من كونه ، فكأنه واقع " ، والفعل الماضي

<sup>(</sup>٢) شرح التصريح على التوضيح : خالد الأز هري ٢ / ٢٤٩ ، وحاشية الخضري على شرح ابن عقيل ٢ / ١٢٢ ، وينظر : معانى النحو ٤ / ٤٤٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> التبيان ٣ / ٦ ٤ ـ ٤٢ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٢ /٥١٧ ، وينظر ٤ / ٢٤٥ .

<sup>(°)</sup> يوسف ٢٦ . <sup>(٦)</sup> التبيان ٢ / ١٦٥ .

<sup>...</sup> التبيان ٦ / ١٢٧ ، وينظر : الأصول في النحو ٢ / ١٩٠ ـ ١٩٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> التبيان ٩ / ٥٦٩ .

يكون بمعنى المستقبل في الشرط والجزاء ، وفي أفعال الله ، وفي الدعاء كقولك : حفظكَ الله وأطالَ بقاءك))(١) .

وقد دُ يَقابِل بِينِ فعلَ عِي الشرط فيأتي بالماضي في مقابِل الأمر الدالّ على الاستقبال في مثل قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كَلْنَجُوكَ فَقُلُ مَرَّ مُكُمْ رَحْمَتُ مُسَعَيّ الانعام: ١٤٧] ، وإنما كان ذلك (( لتأكيد وقوع القول بعد التكذيب ، إذ كونه جواباً يدلّ على ذلك))(٢).

ولأيستبعد أن يدلّ الشرط على المضي بكان وبغيرها ، ففي التعبير القرآني عدّة نماذج لذلك ، أشار إليها طائفة من العلماء المتأخرين ، وأكدوا أنّ هذه الدلالة تفيد تحقّق وقوع الحكث (٢) . ويلحظ أنّ تحليلات الطوسي لدلالة أفعال الشرط تأشابه تحليلاته لدلالة الأفعال في غير الشرط ، ممّا يؤكّد جعله الجملة الشرطية نوعاً من الجملة الفعلية ، وليس قسماً مستقلاً بنفسه .

#### عوارض بناء الجملة:

تتعرض بنية الجملة العربية لعدد من التغييرات التي يقد ضيها التعبير عن المعاني المختلفة منها: التقديم والتأخير ، الذكر والحذف ، الفصل والوصل ، الإيجاز والإطناب ، وكانت هذه

<sup>(</sup>۱) التبيان ۱۰ / ۲۸۰

<sup>(</sup>۲) التبيان ٤ / ٣٠٨

 $<sup>^{(7)}</sup>$  شرح الكافية ٢ / ٢٩٣ ، وبدائع الفوائد ١ /٥٥ ، وينظر: معاني النحو ٤٤٢ ـ ٤٤٧ .

العوارض محط عناية علماء اللغة عامة ، وعلماء النحو خاصة ، فتناولوها بالتحليل والتعليل وسَوا للكشف عن دَلالتها المُتتّوعة .

وقد عني بها الطوسي أيضاً ؛ لأنها من السمات المسيزة لأسلوب القرآن الكريم ، ومن الظواهر الدلالية المهمة التي يترتب عليها فهم معانيه الظاهرة والباطنة ، وقد فصل القول في هذه المباحث البلاغية الدكتور كاصد ياسر الزيدي في دراسته القيمة لمنهج الطوسي<sup>(۱)</sup>. ولذا سيقف البحث على الجانب الدلالي منها ، وسيقتصر الحديث على طائفة من الظواهر الأسلوبية التي تعرض للجملة وكان للطوسي فيها جهد مميز .

#### ١ - التقديم والتأخير:

تخضع الجُملة العربية لَمجموعة من العلاقات المتآلفة في نسيج متماسك ، تعد الأساس في بناء التركيب النحوي ، فمن غيرها لا يمكن أن يؤدي هذا التركيب دلالة مفهومة .

وأهم هذه العلاقات هي الإسناد ، وهو (عرملية ذهني "ة تعمل على ربط المسند بالمسند إليه )) (٢)، ولايمكن أن تظو الجملة الصحيحة من مسند ومسند إليه ، فضلاً عما يلحق بها من متعلقات م تمهة للجملة من مفاعيل وظروف ونحوها ، وهي التي ت منح التركيب النحوي دلالة أوسع بين المتكلم والسامع .

وتخضع الجملة العربية لمعيار الربة بالدرجة الأساس ، إذ تدلّ على المعنى بوضع مخصوص وترتيب مخصوص ، وهي ما تُعرف في علم اللغة الحديث بالبنية التكوينية ، أو جُملة النواة (٢) ، أو المُكوِّن التركيبي الأساس (٤) ، وهي من أهم مبادئ نظرية تشومسكي اللغوية ، فإذا بدّل ذلك الوضع أو الترتيب أو تغيَّرت الدلالة . فالربة هي القرينة اللفظية التي تحدّ معنى الكلمة (٥) ، إذ يتقدّم الفعل على الفاعل ، والمبتدأ على الخبر . فضلاً عن ذلك فإنّ الكلمة في الجملة العربية تأتي حاملة ما يدلّ على وظيفتها النحوية من خلال ما يظهر عليها من حركات إعرابية ، إذ تتولّى هذه الحركات مهمة تبيان الموقع الوظيفي الكلمة في الجملة ، مما بهيء لها حرية ومرونة في الانتقال بين أبعاد السياق اللغوي ، فتتقدّم وتتأخّر تبعاً للمعنى المقصود (١)، إذ

<sup>(</sup>١) منهج الطوسي ٣٢٤ ـ ٣٦٧ .

<sup>(</sup>٢) في النحو العربي نقد وتوجيه ٣١٠

<sup>(</sup>۲) البني النحوية ١١٦-١١٦ .

<sup>(</sup>٤) الألسنية التوليدية والتحويلية وقواعد الجملة العربية(الجملة البسيطة) ١٥ ـ ١٦ .

<sup>(°)</sup> اللغة العربية معناها ومبناها ١٩١

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في النحو العربي: نقد وتوجيه ٦٧ ـ ٦٨ .

<sup>(</sup>۲) ينظر: الكتاب أ / ۳۲، ۵٦، وتأويل مشكل القرآن ١٦، والمقتضب ٣ / ١١٨ ـ ١٦٨/١١٩،٤ ـ ١٧٢ ، ١٧٢ والأصول في النحو ٢ / ٢٢٢-٢٥٥ ، والخصائص ٢ / ٣٨٢ ـ ٣٨٩ ، ودلائل الاعجاز ١٣٥ ـ ١٤٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> البلاغة العربية ٢٣٨ .

<sup>(</sup>²) ينظر : البلاغة والاسلوبية ٢٠١ .

يطرأ على الجملة معتصيات معنوية مختلفة تدعو إلى تغيير ترتيبها مع الاحتفاظ بالعلامات الإعرابية وسيلة للكشف عن الرتب الأصلية للكمات ، وتتشأ بذلك البنى التوليدية والتحويلة تبعا لقواعد التحويل والتوليد التى يعد التقديم والتأخير واحداً منها .

وقد عني القدماء (٢ أبهذه الظاهرة واتخذوها وسيلة لكشف الثراء الدلالي للغة العربية عامة ، ولغة القرآن خاصة ، وعني بها بوجه خاص البلاغيون وتتبعوا دلالات الترتيب ، فوجدوا أن سياقات التقديم والتأخير تحكمها ثلاثة جوانب (٣):

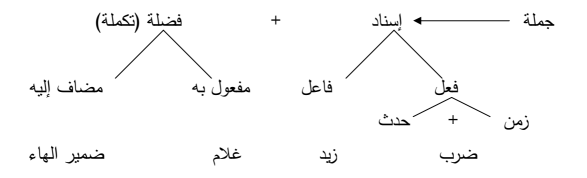
- ١ . التصورات الذهنية للمبدع أو المتكلّم.
- ٢ . الاحتياجات الدلالية للمتلقى أو المخاطب.
  - ٣ . طبيعة الصياغة المثالية للجملة .

واتخذوا من الُرتبة النحوية في الجملة أصلاً أو معياراً فياس عليه المعدول لتأدية أغراض ذلالية معينة ، ما كانت تؤديها الكلمة لو أنها بقيت في مكانها الأصلي<sup>(٤)</sup>، ومن تلك الأغراض : التخصيص والتعظيم والتشريف والكثرة والعناية وغير ذلك .

وقد وقف الطوسي عند هذه الظاهرة وهو يُدرِك أنها بمثابة تركيب سياقي وائتلاف دلالي يقصدُه المتكلّم ويعنيه ، إذ عرفها فقال: ((التقديم ترتيب الشيء قبل غيره ، وضده التأخير ، وهو ترتيب الشيء بعد غيره ، ويكون التقديم والتأخير في الزمان ، وفي المكان ،وفي الموتبة، كتقديم المُخبر عنه في الموتبة ، وهو مؤخّر في الذكر كقولك : في الدار زيد . وكذلك الضمير في (غُلاَمه ضرب زيد) وهو مُقدَّم في اللفظ مؤخّر في الربية ))(٥). وهو بذلك يتحدّث عن البنية السطحية المتمثّلة بالجملة المؤولة عنها ، كما أنّ جملة (غلاَمه ضرب زيد) ، تُعد غير صحيحة ؛ لأنها خالفت القواعد الصحيحة في ترتيب الجمل العربية ، والأصل أن يعود على ما تقم عليه في الربة ، ولابد لتبرير هذا الترتيب من أن نعتمد تحويلاً ينزل به المفعول (غلاَمه) من ربة التقديم إلى ربة التأخر ليكون بعد الفعل والفاعل ، والتقدير : ضرب زيد غلاَمه ، فتكون الجملة الصحيحة المتمثلة بالبنية العميقة على الوجه الآتي :

<sup>(</sup>٥) التبيان ١٠ / ١٩٤

<sup>(</sup>١) الألسنية التوليدية التحويلية وقواعد اللغة العربية (الجملة البسيطة) ٩.



وقد علّ الطوسي العدول عن الترتيب الأصلي للجملة القرآنية بتعليلات دلالية متباينة ، لكنّه بنحو عام يرفض هذا العدول في اللغة الاعتيادية من غير حاجة إليه ، كما يرفض تقديره في الجملة القرآنية من غير حاجة لذلك . فحين وقف عند قوله تعالى : ﴿ وَ إِنْ قُلْمُرُكُمُوسَى لَن في الجملة القرآنية من غير حاجة لذلك . فحين وقف عند قوله تعالى : ﴿ وَ إِنْ قُلْمُرُكُمُوسَى لَن نُومَن لَكَ حَنَى ذَنَى اللّهَ جَهَرة الله البقرة : ٥٥] ، نقل في تفسير (جهرة) رأيين ، الأول : (إنّ قولهم: (جهرة) من صفة السؤال على التقديم والتأخير كأنه قال: وإذا قلتم جهرة: لن نؤمن لك حتى نرى الله) ، والثاني . وهو الغالب . أنها من صفة الرؤية ، وهو الأقوى ؛ لأن ما قالوه تركُ الظاهر ، وتقدير التقديم والتأخير [كذا] (١) ليس هنا إلى ذلك حاجة)) (١) . وكأنه يرى أنّ المكون التركيب ي لهذه الآية متطابق مع المكون الدَلالي لها ، ولذا فهو يرفض أي قولِ بتقدير التحويل .

ومن الأغراض الدلالية التي أشار إليها والتي تحقّقت بهذا الأسلوب ما يأتي:

(۱) التخصيص : من ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّالُ نَعَبُلُ مَ إِنَّالُ نَعَيْنُ ﴾ [الفاتحة : ٥] إذ قُدّم المفعول به . وهو ضمير النصب المنفصل الدال على الخالق جلّ جلاله . على الفعل ، لاختصاصه بالعبادة ، ولذا فضّل الطوسي التقديم (( لأنه لو أخّر لكان قد قدم ذكر العباد على المعبود ، وليس بجّد) (٣) .

وهذا التقديم من أساليب القصر في العربية ، يقول فيه ابن جني (( إن أصل وضع المفعول أن يكون فضلة وبعد الفاعل ، ك (ضرب زيد عمراً) ، فإذا عناهم ذكر المفعول قدَّموه على الفاعل

<sup>(</sup>١) الصواب: وليس هنا إلى ذلك حاجة.

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱/ه۲۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲۷/۱ .

فقالوا: (ضرب عمراً زید) ، فإن ازدادت عنایتهم به قدَّموه علی الفعل الناصبة فقالوا: (عمراً ضرب زید)...)(۱)

وتقديم الضمير في الآية أبلغ وأدلّ على الاختصاص<sup>(۲)</sup> ، وعدّه ابن القيم الجوزية (( من باب تقديم الغايات والوسائل . إذ العِبادة غاية العِباد التي خُقوا لها، والاستعانة وسيلة اليها))<sup>(۳)</sup>. ومنه أيضاً قوله تعالى : ﴿ بَلِ اللّه فَاعَبُلُ ﴾ [الزمر : ٦٦]، والمعنى ((وجّه عبانتك إليه تعالى وحده دون الأصنام ودون كلّ وثنِ))<sup>(3)</sup>.

(٢) العناية بالمقدم: وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَهَلَكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمَا اخْلَفُواْ فِيهِ مِنَ الْحَقِ بِإِذْنِي ۗ البقرة: ٢١٣]. فقد وقف الطوسي عند تقديم ذكر (الاختلاف) على ذكر الحق، قال: ((فإن قيل: إذا كانوا إنها هُوا للحقّ من الاختلاف، فَلِم قيل: للاختلاف من الحق؟ قيل: لأنه لمّا كانت العناية بذكر الاختلاف كان أولى بالتقديم ...))(٥) وهو لدى الطبري من المقلوب المعروف عند العرب(١).

<sup>(</sup>۱) المحتسب ۱/٥٥ ـ ٦٦ .

<sup>(</sup>۲) الكشاف / /۲ ، ومجمع البيان / / ۲ ،

<sup>(</sup>٢) التفسير القيم: ٦٥ ـ ٦٩، وينظر ابن القيم وحسه البلاغي في تفسير القرآن: عبد الفتاح لاشين ١٢٢ .

<sup>(</sup>٤) التبيان : ٤٤/٩ ، ١٨٩/٢ ، ١٣٢/٣ .

<sup>(°)</sup> التبيان ۱۹۲/۲ . (۲) د الداد ۲۰۰۲

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> جامع البيان ۳٤٠/۲ . (<sup>۲)</sup> التبيان ٥/٠/٠ .

<sup>(^)</sup> الكتاب ٢٤/١

م ـ تقديم السبَب على المُسبِّب: ومنه قوله تعالى: ﴿ مَأْنَ لِلْكُوْسِ بِن عَـ لَمَابَ النَّامِ ﴾ [الأنفال: ١٤]. قال الطوسي: (( وإنما قدم الخبر في قوله: (وأن للكافرين) على الاسم للالله على الكفر الذي هو السبب للعذاب، ومرتبة السبب قبل المُسبِّب))(١).

٤. تقديم الأعَرف : ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللّه بِالنَّاسِ لَنَ وَفُ مُرَحِيمُ ﴾ [البقرة : ١٤٣] فقد علّل الشيخ تقديم الرَّاف َة) على (الرَحمة) فقال : ((الأنّ الرَافة أشدٌ مبالغة من الرَحمة ليجري . على طريقة التقديم بما هو أعرف . مجرى أسماء الأعلام ، ثم إتْ باعه بما هو دون منه ليكون مجموع ذلك تعريفا أبلغ منه ، ولو انفرد كلّ واحد عن الآخر كما هو في الرحمن الرحيم))(١) أي أن اجت ماع الرافة والرحمة أبلغ من انفراد كلّ منهما ، الأنّ في كلّ منهما خصوصية في المعنى تحقق باجتماعها فائدة داللّية هي قوة المبالغة ، إذ الرحمة أعّم وأشمل من الرَافة وهي إفضال من الله وإنعام ، أما الرأفة فهي أخص ، الأنّ فيها نفعاً للمكروه وإذالة للضرر (١٥) .

#### (٢) الحذف :

كما ذكرنا سالفاً فإن الجملة العربية تتكون من ركنين أساسيين لا يمكن الاستغناء عنهما هما : المسند والمسند إليه ، وقد يلحق بهما بعض العناصر المكملة لهما كالمفاعيل والظروف والجار والمجرور ، مما سمّى فضلة .

ول كنّ حذف أحد هذه المُكوِّنات أحياناً يكون أفضل من ذكرها ؛ لأنّ المحذوف ((إذ دلّت عليه الد قرينة كان ذكره ثقيلاً في موضعه ؛ لأنه تعريف لما عُرّف ، وبيان لما بين ، وإذا حذفت المعروف فقد رفعت الثاقل عن السامع))(٤) .

والحذف إسقاط كلمة بخلَف يقوم مقامها (٥) وهولا يأتي اعتباطاً ، إنها هو من أسرار اللغة وَنقائقها العجيبة تتحقق ق به أغراض دلالية جمة ، وقد قال فيه الجرجاني: (( هذا باب نقيق المسلك لَطي ف المأخذ ، عجيب الأمر شبيه بالسحر ، فإنك ترى به ترك الذكر والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة ، وجدك أنطق ما تكون إذا لم تأنطق ، وأتم ما تكون بياناً إذا لم تأبن) (١).

<sup>(</sup>۱) التبيان ۹۰/۵ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۱/۲ .

<sup>(</sup>۳) التفسير الكبير ۹٤\_۹۳/٤/۲

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ابن القيم وحسه البلاغي ٨٥.

<sup>(°)</sup> الحدود في النحو ٧٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> دلائل الإعجاز : ۱٦٢ .

وقد عني النحاة والبلاغيون بهذه الظاهرة وعنوها من أسباب صفاء العبارة وقوة الإيحاء وسبك البناء ، وأجازوها في حالات خاصة من التعبير منها (١):

ا أن يحقَّقَ الحذفُ فائدة الخبر ، ، وذلك حين أيعام المخاطب بقصد المتكلّم.

٢. أن تدلُّ القرائن وُمقتضيات الحال على الكلام المحذوف ، فيفه م السامع المواد منه .

٣ . دلالة السياق على المحذوف .

وقد عني الطوسي بهذه الظاهرة وأشار إليها في مواضعها المتشعبة من القرآن الكريم ، وقد ضي التعليلات والتأويلات لوجوه الحذف وأسبابه ودلالاته . وقد وضع للحذف شرطاً قال فيه : (( ليسَ كلّ كلام دالٌ على معنى غير مذكورٍ يكون فيه حذفٌ ؛ لأن قولك : زيد ضاربٌ ، دلّ على مضروب ، وليس بمحذوف ، وكذلك زيد قاتلٌ ، دالٌ على مقتول ، وليس بمحذوف) (١) ، فالمحذوف ما يحتمل ذكره في الكلام من غير إخلالِ بالمعنى ، فلا يجوز القول: زيد ضاربٌ المضروب ، وقد أشار الفراء قبله إلى مايقرب من هذا المعنى ".

وُشِيرِ هذا القول إلى ما ذكره المحدثون بعدهما من أنّ لهذا النوع من الجمل بنيتين هيكلّيتين ، الأولى: صحيحة التركيب والقواعد واضحة المعنى مؤيّية للفائدة ، والأخرى: تشاركها المعنى وصحيحة التركيب أيضاً ،غير أنها غير مفيدة للمعنى. فقول القائل : زيد ضارب المضروب، تجد فيه كلمة المضروب غير سسساغة ؛ لأنها لا تفيد السامع شيئا يجهله (أ) ، فمما لاشكّ فيه أنّ لكلّ ضَرْب ضارباً وصحروباً ، فالدلالة بين فعل الضرب والمفعول به المضروب ، دلالة التزامية تُفهم من الكلام من غير تأويل . وعلى هذا فالمكوِّن الدلالي للجلة يتمثّل بالبنية السطحية لها ،ولا يحتاج إلى البنية العميقة المقرة . ولم يُجِرُّل شيخ الحذف من غير دلالة تأنبئ عنه وذكر المناب التي تستدعى الحذف ، نذكر منها ما يأتى :

أ. دلالة الكلام على المحذوف : من ذلك حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه في مثل قوله تعالى : ﴿ وَيَسْنَقُنُونَكَ فِي النَّسَاءِ قُلُ اللَّهُ يُفْنِيكُمْ فِيهِنَ ... ﴾ [ النساء: ١٢٧] ، إذ يُقدّر الطوسي محذوفاً في الآية ، والتقدير: (إسألُكَ يامحمد ، أصحابكَ أن تُفتيهم في أمر النساء ،

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكتاب٢ /١٣٠، والمقتضب ١٣٧/٢ ـ ١٣٩،١٥١ - ١٢٩ ، ١٢٩ - ١٣٠ ، والأصول في النحو ٤/٢ ، ٥٤/١ وأثر المعنى في الدراسات النحوية ٣٢٦ ـ ٣٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۳۲/۲ .

<sup>(</sup>۳) معانى القرآن للفراء ۱۸۲/۳.

<sup>(</sup>٤) ينظر: ابن جني عالم العربية ١٧٤ ـ ١٧٦ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٢/٥١٥ .

والواجب له ُ نّ وعليهِن . واكتفى بنكر النساء من نكر شأنهِن لدلالة الكلام على المراد...)) (۱)، وهو قول الطبري أيضا ً (۲) وكذلك الزركشي الذي ذكر نماذج قرآنية كثيرة لهذا الحذف (۳).

ومنه أيضاً حذف المفعول به في قوله تعالى على لسان الذين آمنوا بالله وكتبه ورسله و ملائكته : ﴿ وَقَالُواْ سَمِعنَا وَأَطَعنَا عُنْرَانَكَ مَرَبّنَا وَإِلَيْكَ المَصيرُ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ، فالمحذوف هو مفعولَي (سمْعنا) و (أطَعنا) ، والتقدير: سمِعنا قولَه وأطَعنا أمره ، وسبب هذا الحذف . كما يرى الطوسي . هو ((دلالة الكلام عليه لأنهم مُحِوا به ، وكان اعترافاً منهم))(٤).

ب. الحذف اكتفاع بفهم السامع وذلك بتوفّر القرينة المعنوية، ومنه قوله تعالى ﴿ وَأَشْنِ بُولَ فِي قَلُوبِهِمُ الْعَجْلُ ﴾ [البقرة: ٩٣]، فقد قبّر الطوسي حذفاً في الآية . والأصل: أُشربوا في قلوبهم حُبَّ العجلِ (( ولكن ُيتَرك ذكر الحبّ اكتفاء بفهم السامع لمعنى الكلام ، إذ كان معلوماً أنّ العجل لايشريه القلب ، وإنّ الذي أُشرِبَ منه حبّه ...)) (٥) ، وعده الفراء من المجاز (١).

<sup>(</sup>۱) التبيان ۳ / ٣٤٣ .

<sup>(</sup>۲) جامع البيان ٥ / ٢٩٨ .

<sup>(</sup>٢) بنظر: البرهان في علوم القرآن ٣ / ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) التبيان ٢ / ٣٨٣ ، وينظر : ٢ / ٧٨ .

<sup>(°)</sup> التبيان ١ / ٣٥٤ ـ ٤٥٥ .

<sup>(7)</sup> معاني القرآن للفراء (7) ... (7)

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الاحقاف ٢٥ (^) ١١: ١ ٣٧

<sup>&</sup>lt;sup>(^)</sup> النمل : ۲۳ <sup>(۹)</sup> التبيان ٤ / ۲۲۲ .

<sup>(</sup>١٠) أحكام كلّ وما عليه تدلّ : تقي الدين السبكي ٤٠ ، ومغني اللبيب ١ / ١٩٣ .

ومنه أيضاً حذف المنهي عنه زيادة في المبالغة ، إذ قال تعالى: ﴿ وَلَاتَكُونُو أَكَالُهُ إِن وَلَا اللّهِ وَمِنه أيضاً حذف المنعَونَ ﴾ [الأنفال: ٢١] ، فالتقدير: ولاتكونوا في قولكم المنكر هذا كالذين ....، إذ ((حذف المنهي عنه ؛ لأنه قد دلّ عليه من غير جهة الزكر له ، وفي ذلك غاية البلاغة ...))(١)

ومنه أيضاً حذف جواب (لو) فقد ورد كثيراً في القرآن الكريم وهو يضفي على المعنى مبالغة وتأكيدا ، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنْهُمْ مَضُواْ مَا ٓ اللّهَ مُرَاللّهُ وَمَسُولُمُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ سَيُونَيْنَا اللّهُ مِن فَضْلِم ﴿ وَمَرَسُولُمُ إِنّا إِلَى اللّهِ مَا غَبُونَ ﴾ [التوبة: ٥٩]، إذ قدر الطوسي جواب (لو) المحذوف فقال: (( والجواب محذوف ، والتقدير : لكان خيراً لهم وأعود عليهم ، وحذف الجواب في مثل هذا أبلغ ، لأنه لتأكيد الخبر ، به است عن ذكره ))(٢) ، وهو كذلك لدى سابقيه ولاحقيه من المفسرين (٣) .

وقد يكون في حذف الجواب مبالغة وتهويلاً للجزاء ، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِنْ يَنُوفَى الْلَايِنَ كُفُّ وَا الْمَلَئِكَ تَرَيْضُ يُونَ وَجُوهَهُمُ وَالْمَبُرُونَ وَجُوهَهُمُ وَالْمَبُرُونَ وَجُوهَهُمُ وَالْمَبُرُونَ وَجُوهَهُمُ وَالْمَبُرُونَ وَخُوهَهُمُ وَالْمَبُورِ عَلَى جواب (لو) [الأنفال: ٥٠] ، فقد استدل الطوسي بقرينة لفظية . هي الكلام المذكور على جواب (لو) المحذوف ، والتقدير : ((أيت منظراً عظيماً أو أمراً عجيباً أو عقاباً شديداً ، وحذف الجواب في م ثل هذا أبلغ ؛ لأن الكلام يدل عليه ، والموئي ليس بمذكور في الكلام ، ولكن فيه دَلالة عليه ؛ لأن تقديره : لو رأيت الملائكة يضربون من الكف ال الوجوه والأدبار ، وحذفه أبلغ وأوجز مع أنّ الكلام يدلّ عليه)(٤)، وهو ما قال به غير واحد من المفسرين (٥).

وجملة التأويلات التي قال بها الطوسي في الآيات المذكورة سالفا ، تشير إلى أن السامع لها يُدرِك أن لكل منها جملة نواة ترتكز إليها وتتفرع عنها ، وتتعد بتعد التأويلات ، فهاهم علماؤنا الأفاضل يُدرِكون ما توصل إليه علماء اللغة المحدثون ،الذين تلق فوا علم الأوائل وأخضعوه لأطر الحداثة والتطور ، فزادوا وفصلوا ونظروا لدراسات لغوية نحوية دلالية منوعة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٥ / ٩٧ .

<sup>(</sup>۲) التيبان ٥ / ٢٤٣

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ينظر : جامع البيان ١٠ / ٢٢ ـ ٢٣ ، والتفسير الكبير ٦ / ١٦ / ٧٦ ، والجامع لأحكام القرآن ٨ / ٢٨ ، وروح المعانى ١٠ / ١٦ ـ ١٧ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٥ / ١٣٧ ، وينظر : ٢ / ٦٤ ، ومنهج الطوسي ٣٤٥ . <sup>(٥)</sup> ينظر : التفسير الكبير ٥ / ١٥ /٤٩٣، والجامع لأحكام القرآن// ٤١ ـ ٤٢،وروح المعاني ٧ / ٢٢٣، ٢٦ / ٧٦.

## (٣) الفُصل والوصل:

وهو الع لم بَواقِع البُمل والوقوف على ما ينبغي أن يُصنع فيها من الطف والاستئناف والوصول إلى كيفية إيقاع حروف الطف في مواقِعها ، أو تركها عند عدم الحاجة إليها. فالوصل عطفُ مفردة على أخرى ، أو جملة على أخرى ، والفصل ترك هذا العطف(١) .

وقد عني بهذه الظاهرة النحاة والبلاغيون ، ودرسوا المعاني الدقيقة لحالتي الفصل والوصل ، ودلالة العطف وحروفه ، وقد عنها عبد القاهر الجرجاني: ((من أسرار البلاغة ، ومما لا يتأتى لت مام الصواب فيه إلا الأعواب الخلّص ، وإلا قوم طبيعوا على البلاغة وأوتوا قنا من المعرفة في ذوق الكلام ...)) (٢).

وعني الشيخبهذه الظاهرة أيضاً ، ووقف عند آيات كثيرة محلّ لا ومعلّ لا ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ لَن يُضُونُ كُم لِلا أَذَى وَإِن يُقَالُوكُم وَلُوكُم الا كَدُبارَ ثُم كَا يُنصَوُون ﴾ [آل عمران على الستئناف ولم يعطف ليجري الثاني على مثال الأول ؛ لأن سبب التولية القتال ، وليس كذلك منع النصر ، لأن سببه الكفر )) إذ لا يجوز العطف لعدم اتفاق الفعلين (يولّ وكم) و (ينصرون) في المعنى ، لأن منع النصر ليس معلولاً للقتال ، بل هو معلول الكفر ، ولا رابطة بين الاثنين ، فالكلام مقطوع عما قبله وليس موصولاً به ، ولذا وجب رفعه على الاستئناف (أوصار الفعل ضرورة والزمة .

ومّما رفع على الاستئناف وفُصِل عما قبله لفظ (رضوان) في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَالْمُؤُمِنِينَ وَاللّهُ الْكُورُ وَالْمُؤُمِنِينَ وَاللّهُ الْكُورُ وَالْمُؤُمِنِينَ وَاللّهُ وَالْمُؤُمِنِينَ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُؤُمِنِينَ وَاللّهِ اللّهُ وَاللّهُ ولِلْمُ الللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ ول

<sup>(</sup>۱) ينظر: دلائل الإعجاز ٢٢٣. والتعريفات ٩٥.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) التبيان ٢/٩٩٥ .

<sup>(</sup>٤) منهج الطوسي ٣٤٠.

<sup>(°)</sup> التبيان ٥/٥ .

النعيم والمساكن الطّبة والخلود في الجنة (١)، فرضا الله هو غايت نا وسبب سعادتنا . وعلى هذا فالفصل هنا راجح ، لأنه يتيح للمُتلقي تحديد المعنى بوجه تقيق .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثّاماً يُضَعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يُومْ الْقِيمَةِ وَمِن أَلْكَ يَلْقَ أَثّاماً يُضَعَفْ لَهُ الْعَذَابُ يُومْ الْقَيْمَةِ وَمِن أَلَا فَيْهِ مَهَا فَا ﴾ [الفرقان: ٦٩. ٦٩] ، فقد ذكر الطوسي في هذه الآية قراءتين (٢) ، بجزم (رُيضاعَتُ) وبرفعه ، فمن قرأ بالجزم أراد الوصل ، وجعل الفعل ((بدلاً من جواب الشرط؛ لأنّ الشرط قولُه (ومن يفعل ذلك) وجزاؤه (لمق آثاماً) . وعلامة الجزم سقوطُ الألف من آخره ، و رُيضاعَتُ ) بدلٌ منه ، ويخلُد عُطِف عليه)) (٢) ، ومن قرأ بالرفع فقد فصل واستأنف ، ((لأنّ الشرط والجزاء قد تم)) (٤) . وهو الراجح لدى ابن جني في محتسبه (٥) .

وأشار إلى الوصل أيضاً ، في المفردة ، وفي الجملة ، فمن أمثلة الأول قوله تعالى: 

(الشّبُونَ الْعَبِلَى وَ الْمَعَلَى وَ السّبَعُونَ اللّ يَعُونَ اللّ عَبُونَ اللّهَ عَلَى وَ اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وقد ورَدت هذه الأوصاف منفصلة عن بعضها ؛ لأن في ذلك إيحاء بالكمال وتمام الخُلُق ، وهو مبالغة في وصف المؤمنين بالمنزلة الرفيعة وبشرى لهم بالثواب الجزيل . وقيل : إن سبب العطف هو أن الصفات الأولى عبادات يأتي الإنسان بها لنفسه ، أما الأخيرة المعطوفة فعبادات متعلقة بالغير ، فأدخلت الواو تنبيها على ما يصحبها من مشقة ومحنة (۱) .

<sup>(</sup>۱) جامع البيان ١٨٣/١٠

<sup>(</sup>۲) قرأها ابن كثير: (يضعّف) بتشديد العين وجزم الفعل ، وقرأها عاصم (يضاعف) بالرفع ، وقرأها ابن عامر (يضعّف)وقرأها حفص وأبو عمرو (يضاعف) السبعة في القراءات ٤٦٧ .

<sup>(</sup>٣) رُوْ<sup>(٤)</sup> التبيان ٧/٧٠٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٥)</sup> المحتسب ١٤٩/١ ـ ١٥٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۳۰۶/۰ ـ ۳۰۷ ـ <sup>(۱)</sup> التفسير الكبير ۱۵۰/۱۶/۱

ومثال وصل جُملة بجملة قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْا أَصَبَنْكُ مُ مُصِيبَةٌ قَلُ أَصَبْمُ مِثْلَيْهَا قُلْنُمْ وَمُثَلِيهَا قُلْنُمْ وَمُثَلِيهَا قُلْنُمْ وَمُثَلِيهَا وَاللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِنْ عَمران : ١٦٥] ، الذي عُطف على قوله: ﴿ لَقَلُ مَن اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِنْ بَعَثَ فِيهِمْ مَسُولًا مِن الْفُسِهِمِ ﴾ [آل عمران: ١٦٤]. فبين الطوسي سبب العطف هنا وقال: (( وَلَنها دخلت الواو في (أولّما أصابتكم) لَعلف جملة على جملة ، إلا أنه تقدّمها ألف الاستفهام ؛ لأنّ له صدر الكلام)) (١) ، وجاء العطف هنا ((ليدلّ على تعلّقه به في المعنى ، وذلك أنه وصَل التقريع على الخطيئة بالتذكير بالنعمة لفرقة واحدة ...)) (١) ، إذ إنّ التقابل المعنوي بين الجملتين سوخ العطف ، والتقابل ضرب من الإتصال المعنوي في الكلام (٤)، وهو من الروابط الدلالية القوية التي توجِب أن يوصَل بين المعنيين المتقابلين لتتجلّى للمتلقّي دلالة كلّ منهما .

المبحث الثالث دلالة الإعراب

<sup>(</sup>۲) التبيان ۲۰/۳

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲۰/۳.

<sup>(</sup>٤) منهج الطوسي ٣٤٠.

الإعراب من أهم الخصائص المميزة للغة العربية ، وهو مظهر لفظي خارجي للعلقات الداخلية في التركيب النحوي (١) ، وبه يين المتكلم عن معاني اللغة ، وبه يُوق بين المعاني المتكافة في الكلام (٢) .

قال الزجّاجي: ((الإعراب أصله: الَيان ، ويقال : أعرب الرجلُ عن حاجته :إذا أبان عنها ، ورجلٌ معربٌ أي: مُعينٌ عن نفسه ، ومنه الحديث ( الثيّبُ تُعبُ عَنْ نَفْسها ...)(٢) وهذا أصله ، ثم إنّ النحويين تلم رأوا في أواخر الأسماء والأفعال حركاتٍ تدلّ على المعاني وتُبين عنها سمّوها إعراباً أي: بياناً ، وكأنّ البيان بها يكون))(٤) .

والإعراب و جد في اللغة منذ عصر ما قبل الإسلام ، فقد وَرثَ العرب لغتهم معربة ، وهم بحسّهم اللغوي الرفيع يدركون أنّ الإعراب وسيلة للتفرقة بين المعاني . ويؤكّد هذا ابن جني في حكاية رواها عن الأعرابي التميمي الذي حاول أن يديره عن التزام وجه من وجوه الإعراب في الموضع الذي يدلّ عليه ، فلم يستطع ، مستدلا بذلك على أنّ العرب الأوائل عارفون حقيقة الارتباط بين الإعراب والمعنى ، إذ كانوا يتأملون مواضع كلامهم ويعطون كلّ موضع حقه من الإعراب ، وهم في ذلك على بصيرة نافذة ، ونقد مُميز (٥) .

ومما يؤكّد وجود الإعراب في العربية ، تجلّيه بصورة واضحة في لغة القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف ، وحرص المسلمين على ضبط لغة الدين واستهوالهم اللحن فيها في عصر صدر الإسلام وما بعده (١) وهو الأمر الذي مه د لنشأة علم النحو، الذي يقوم على ربط الإعراب بالدلالة على معاني الكلام ، التي هي المعاني النحوية . فتجد الخليل وسيبويه ومن تابعهما يشيرون إلى ذلك صراحة في مؤلّفاتهم (٧) ، فقد أدركوا علاقة هذه المعاني بالعوامل التي ت حيثها ، ودلالة الإعراب على هذه العوامل . ثم أشاروا إلى مناسبة أصوات علامات الإعراب لمعانيها ، وهي وإلى دلالتها على المعاني الإضافية التي يكتسبها الكلام ليناسب المقامات التي يقال فيها ، وهي المعاني البلاغية شديدة الصلة بالمعاني النحوية (١) .

وقد اتّ فق جمهور النحويين القدماء على دلالة الحركات الإعرابية على المعاني ، سوى قطرب محمد بن المستتير (ت بعد ٢٠٦هـ) الذي رفض هذا القول ، وجاء برأي مخالف لهم ، وهو أنّ

<sup>(</sup>١) الدلالة اللغوية عند العرب ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تأويل مشكل القرآن ١٥-١٥ ، والصاحبي ٧٦ ،

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سنن ابن ماجة: باب استئمار البكر والثيب  $^{(7)}$ .

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الإيضاح في علل النحو: ٩١، وينظر الجمل في النحو ٢٦١.

<sup>(°)</sup> الخصائص ٧٦/١ ، وينظر دلالة الإعراب لدى النحاة القدماء ٢٨ .

<sup>(</sup>٦) ينظر: فقه اللغة العربية: ١٢٩ ـ ١٢٤ .

<sup>(</sup>۷) ينظر :الكتاب ٩١/١ ـ ٩٣ ، والجمل في النحو ٢٦٠ . (۱) دلالة الإعراب لدى النحاة القدماء ٣٣ .

الحركات التي تعرض لأواخر الكلمات ، إنما جيء بها التخفيف من الثقل الناشئ من إسكان الحروف ،إذ (( أعربت العرب كلامها ؛ لأن الاسم في حال الوقف يلزُمه السكون للوقف ، فلو جعلوا وصله بالسكون أيضا ، لكان يلزُمه الإسكان في الوقف والوصل ، وكانوا يُعطئون عند الإدراج ، فلم وصَلوا وأمكنهم التحريك ، جعلوا التحريك معاقبا للإسكان ليتعمّل الكلام))(٢) . متأثراً في ذلك برأي الخليل الذي نقله سيبويه ، وقال فيه ((وزعم الخليل أن الفتحة والكسرة والضمة زوائد ، وهنّ يلحقن الحرف ليوصل إلى التكلّم بها))(٣) ، ولكّنه لم يجعله الوظيفة الوحيدة للحركات ، بدليل ما نقله عنه سيبويه في مواضع أخر من جعله الحركات علامات على المعاني (٤) .

ونقل الزجاجي قول من رد على قطرب فقال: (( لو كان كما زعم لجاز خفض الفاعل مرة ، ورفعه أخرى ونصبه ، وجاز نصب المضاف إليه ؛ لأن القصد في هذا إنها هو الحركة تعاقب سكونا يعتبل به الكلام ، وأي حركة أتى بها المتكلم أجزأت ه ، فهومخبر في ذلك. وفي هذا فسأد الكلام وخروج على أوضاع العرب وحكمة نظام كلامهم))(٥) .

أما المحدثون فقد سار أغلبهم على مذهب جمهور النحويين في القول بوجود الإعراب وأثره في المعنى النحوي ، سوى د. ابراهيم أنيس<sup>(٦)</sup> ود. نهاد موسى<sup>(٧)</sup> اللذين أيدا رأي قطرب ، فضلاً عن ذلك فإن د. نهاد جعل المعيار الذي بموجبه تتحد الوظيفة التركيبية أو المعنى النحوي للكلمة متمثلاً بالقرائن اللفظية والمعنوية من نبر وتنغيم وترتيب وليس للحركات أثر في ذلك<sup>(٨)</sup>.

ورد ذلك طائفة من المحدثين (1) مؤكّدين وجودالإعراب قبل الإسلام وبعده ، بدليل وجوده في القصائد الشعرية، وفي القرآن الكريم رسما وتلاوة . والحركات لديهم ثلاث : الضمّة وهي علم الإسناد ، والكسرة وهي علم الإضافة ، والفتحة وهي علم ما ليس بإسناد ولا إضافة . وهي لديهم علامات المعنى ، فلكي نفهم النص يجب أن ننظر إلى علامات إعرابه سواء أكانت منطوقة أم مكتوبة ، لنُحدّد بموجها المبنى العام للجملة الذي يقودنا إلى المعنى .

وتعدّ لغة القرآن من أقوى الأدلّة على أثر الحركات الإعرابية في المعنى ؛ لأنّ عُمق معانيه وددّة أحكامه توجب تحديد الموقع الإعرابي لكلّ كلمة في جملة من الآيات ، من ذلك قوله تعالى

<sup>(</sup>۲) الإيضاح في علل النحو:الزجاجي ۲۰ ـ ۲۱

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الكتاب٤/١٤ ٢-٢٤٢ .

<sup>(</sup>٤) الكتاب ٢/١ ٩ .

<sup>(°)</sup> المصدر والموضع أنفسهما

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ينظر :من أسرار اللغة ۲۰۲ـ۲۱۱ . (۲) و<sup>(۸)</sup> تاريخ العربية ۲۰ .

<sup>(°)</sup> ينظر إحياء النحو: إبراهيم مصطفى ٤٨ ـ ٥٢ ، وفي النحو العربي: نقد وتوجيه: ٦٣ ، وفقه اللغة(وافي) ٢١٥ والفعل: زمانه وأبنيته ٢٢٤ ، واللغة العربية: معناها ومبناها ١٩١ .

: ﴿ إِنْمَا يَخْسَى اللهُ مِنْ عِبَادِيدِ الْعُلَمِقُ اللهِ الْعُلَمِقُ اللهِ الْعُلَمِقُ اللهِ الْعُلَمِقُ اللهُ الْمُشْلَكِينَ وَمَسُولُمُ ﴾ [التوبة: ٣] وقوله: ﴿ وَإِذَ البّلَى إِنْ هِيْمِرَبُّهُ ﴾ [البقرة: ١٢٤].

ويمكن أن نوجز أهم الوظائف التركيبية التي تؤلّيها العلامات الإعرابية بما يأتي:

١. تُحدّد مواقع الكلم في الجملة ، وتُحدّد على ضوء ذلك المعنى الُعراد .

٢ تُ فرق بين الضمائر المُتَّصلة من حيث جهتها ، فالتاء المرفوعة تدلُّ على المتكلم ، والمفتوحة تدلُّ على المخاطب ، والمجرورة تدلُّ على المخاطبة (١) .

٣تحق ق الوظيفة التي ذكرها الخليل ومن بعده قطرب ، وهي ربط الحركات بين الصوامت في تأليف الكلمة الواحدة والجملة التأمة ليتمكّن المتكلم من التلفّ ظبها ، أي لتسهيل النطق .

٤ـ فضلاً عّما لها من أثر في تحديد الدَلالات الخاصّنة للكلمة الواحدة إذ تتغّير دَلالتها تبعاً لحركاتها الداخلية ، فهي تارة اسم فاعل ، وتارة اسم مفعول نحو : مُكرم ومُكرم ، وتارة فعلٌ مبنى للمجهول نحو كتَ بَ وكَت بَ ، وتارة مصدر وأخرى فعل نحو: علْم وعَلَم ، وتارة مفرد وأخرى جمع نحو: أَسَد وأُسْد.

وقد كان للقراءات المتعلّدة أثر بالغ في تغّو المعاني لذلك عني النحاة بهذه القراءات ، لأنها تُعينهم في معرفة سُلِي الكشف عن المعاني المختلفة للتركيب الواحد ، وتجلَّى ذلك في تراثهم الثّر الذي يعكس عبقريتهم وعمق نظرهم في إدراك أثر الإعراب في التعبير عن المعاني المختلفة ، وأقدمهم في ذلك سيبويه الذي زخر كتابه بإشارات جمة لهذه الظاهرة التي كانت هي الأساس الذي اعتمد عليه من بعده المفسرون والبلاغيون والنقاد ، فجاءت التفاسير زاخرة بهذه القراءات والعناية بها(٢).

ومن تلك التفاسير (تفسير التبيان) ، فقد عني الطوسي بإعراب القرآن الكريم وصولاً إلى معانيه ، وجعل في تفسيره باب (الإعراب) ، إذ ((أعرب كثيراً من الألفاظ والتراكيب القرآنية مبّيناً لها الوجوه النحوية المتباينة دون أن يهمل المعنى الذي عليه المدار في الإعراب ، فهو حين يبين هذه الوجوه المحتَملة يقرّب للقارئ معنى الآية بصورة أو بأخرى ، لما بين الإعراب والمعنى من ارتباط لا ريب فيه))(١) . وفي ذكر هذه الوجوه إثراء وغنى للنص القرآني.

وسيقف البحث على جملة من الآيات التي وقف عندها الطوسي مبينا اختلاف معانيها الاختلاف أوجه إعرابها ، ومن ذلك :

<sup>(</sup>١) من قضايا اللغة والنحو ٢٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أثر المعنى في الدراسات النحوية ٢٥٢ . <sup>(۱)</sup> منهج الطوسي ٣٠٢

#### (١) ما يحتمله اللفظ من أوجه الرفع:

ومنه قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْ وِيلَهُ إِلاَ اللّهُ وَالرَاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ وَتُولُونَ اَمَنَا بِهِ كُلُّ مِن عَنلِ مِهَنّا ﴾ [آل عمران : ٧] فقد ذكر الشيخ في إعراب (الراسخون) وجهين كلاهما بالرفع (١) : أحدهما : الرفع على أنه مبتدأ وجملة (يقولون) خبره ، والمعنى : ما يعلم تأويلَ جميع المتشابه (إلا الله) ؛ لأن فيه ما يعلم الناس ، وفيه ما لا يعلمه الناس من نحو تعيين الصغيرة ... ووقت الساعة. وهو قول أكثر المفسرين (١) ، إذ يرجّحون الوقف على لفظ الجلالة ، وتكون الواو عندئذ استئنافية وما بعدها مبتداً مرفوع ، والتقدير : (والراسخون في العلم يقولون آمنًا به) .

والوجه الثاني: تكون الواو فيه عاطفة ، والتقدير: (وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم) ، وقد أيد ذلك وقال بالوقف على العلم غير واحد من المفسرين (أ). ولم يرجّح الطوسي . كما هو واضح . أحد الوجهين ، وذلك لأنها من الآيات المتشابهة التي يفضّل عدم الخوض فيها ، على حين رجّح غيره قبول الوجه الذي تحتمله الآية (6) .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ ... وَلَكِنَ الْبِي مَن اَمَن بِاللّه وَالْيَوْمِ الآخِو وَالْمَلَيْكَ مَ وَالْمَلِيْكِ وَالْمَلِيْكِ وَالْمَلَيْكِ وَالْمَلْكِيْلُ وَفِي الْمِقَابِ وَأَقَامِ الصَّلُولَا وَبَاتَى الزَّكُولاَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمِ إِذَا عَهَدُول وَ السَيلُ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَّالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالسَالِ وَالس

۲) التبيان ۲۰۰/۲ ـ

<sup>(</sup>٣) ينظر: معاني القرآن للكسائي٩٦ ، ومعاني القرآن للفراء١/ ١٩١، وجامع البيان١٨٢/٣ـ١٨٤، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز ١٩٩١، و١٩١٠ ، والتفسير الكبير ١٤٥/٧٣ ، والجامع لأحكام القرآن١٦/٤ .

<sup>(</sup>٤) ينظر معاني القرآن الكريم ٣٥٤\_٣٥٣ ، والتبيان في إعراب القرآن ٢٤/١ ، والكشاف ٢١٣/١.

<sup>(°)</sup> تأويل مشكل القرآن ٩٩ ـ ١٠٠٠ ، وإعراب القرآن ٢/٦٥٦ ، والبرهان في علوم القرآن ٧٢/٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ۹۸/۲ <sup>(۱)</sup> ينظر الكشاف۳۳۱/۱

<sup>(</sup>٢) ينظر: معانى القرآن وإعرابه ٧/١٤١، والتبيان في إعراب القرآن ٤٤/١ ١٤٥٠.

الصلة))<sup>(۳)</sup> ، وضيّف الوجه الأول ؛ (( لأنه يؤدي إلى التكرار ؛ لأنهم . أي الموفون . دخلوا في قوله : (والمساكين وابن السبيل والسائلين) ...))<sup>(٤)</sup> .

#### (٢) ما يحتمله اللفظ من أوجه النصب:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَكَا كُثِيرٍ مِن أَهْلَ الْكَنْبِ لَوْ يَن كُنُ وَمَن بَعْلَ إِيَنكُمْ وَمَن بَعْلَ إِيمَنكُمْ وَمَن الله وَ

ومنه أيضاً قوله تعالى ﴿ قُلُ اللَّهُ مُ فَاطِ السَّمُوت مَا لاَ مَنْ الرَّبِينِ مَنْ غير أَن يرجّح أحدهما ، أحدهما: لسيبويه مفائده أنه الشيخ الطوسي في إعراب (فاطِر) رأيين من غير أن يرجّح أحدهما ، أحدهما: لسيبويه مفائده أنه : ((لا يجوز أن يكون صفةالله مُ مَ) ، قال : لأنه غير اسم في النداء ، ولأنه لا يُذكر بهذا النكر إلا بعد ما عُوف ، فكما لا توصف المضموات ، فكذلك الا بعد ما عُوف ، فكما لا توصف المضموات ، فكذلك هذا الاسم . وليس يجب مثل ذلك في قولنا: (الله) ؛ لأنه قد يَذكره العارف لمن لا يعرف ه ، فيعرفه أياه مُ بصفة ه ، فيقول : الله فاطر السموات والأرض وخالقُ الخَلْق وربُ العالمين ومالكُ يـوم الدين) (۱) .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ۹۸/۲.

<sup>(°)</sup> التبيان ۱/٥٠٥ .

بين (<sup>٦)</sup> معاني القرآن للفراء ٧٣/١

<sup>(</sup>٧) الجامع لأحكام القرآن ٧٠/٢ .

<sup>(</sup>١) التبيان ٣٤/٩ ـ ٣٥ ، وينظر الكتاب ١٩٦/٢ .

والآخر: لأبي العباس المبرد مفائه: إنه ((يجوز أن يكون صفة الله م) مُملاً له على (يا الله) فاطر السموات والأرض))(٢). وسكوت الطوسي عن الترجيح دليل على تجويزه الأمرين بأن يكون نصباً على النداء أو على الصفة. ورجح أبو جعفر النحاس النداء فقط(٣).

#### (٣) ما يحتمله اللفظ من أوجه الرفع والنصب:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَهَمَلْمَا كُنّبُ أَنْرَلْنَهُ مُبَامِكِ ﴾ [الأنعام: ١٥٥]. فقد بين الشيخ أن لفظ (مُبارك) تحتمل وجهين: الرفع على أنها صفة للكتاب، والنصب على الحال. وفضيًل الرفع؛ لأنه ((يدل على لُزوم الصفة للكتاب، والنصب يجوز أن يكون لحالة عارضة في وقت الفعل)) (٤). ولفل حقق الرفع ولروع والصفة للكتاب؛ لأن به تتم الجملة الاسمية التي تدل على الدوام والثبوت وعدم الانقطاع، فالبركة صفة لازمة لكتاب الله منذ الأزل وحتى آخر الزمان. أما النصب فيكون اللفظ به دالاً على حال للمفعول به وهو ضمير الهاء المتصل بالفعل، والحال وصف عارض غير دائم، ولاسيها أنه في جملة فعلية، تختص بالدلالة على التجدّد والحدوث والانقطاع، وكأن البركة عرضية لا تدوم، وهو ما لا يجوز وصف كتاب الله به ، ولذا جاءت والآية على قراءة الرفع بالإجماع، فلم يرد بها خلاف في كتب القراءات، وما ذكره الطوسي محضُ احتمالٍ يجوز في غير القرآن.

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَرَلُولُواْ حَنّى يَعُولَ الْسَولِ ﴾ [البقرة: ٢١٤] إذ قرئت برفع (يقول) وبنصبه (٥) ، وفّرق الطوسي بين القراءتين ((من ثلاث جهات: الأولى: أن أحدهما على الحال والآخر على الاستقبال ، والثاني: أن أحدهما قد فقض والآخر لم ينقض ، والثالث: أن أحدهما على الغاية والآخر على التأدية ، ومعنى الغاية في الآية أظهر ؛ لأن النصب جاء عند قول الرسول ، فلذلك كان الاختيار في القراءة النصب) (١) فبالرفع يكون الفعل المضارع دالا على ((الحال للفعل المذكور ، والحال لكلام المتكلّم ، وذلك القول قد يكون في حالة زلزلة ... والرفع يوجب التأدية بمعنى: أن الزلزلة أتت إلى قول الرسول)) (١) وبالنصب يكون الفعل المضارع منصوباً بـ (أن) مضمرة بعد (حتى) تدلّ على الاستقبال ، فيكون القول هو غاية الزلزلة إذ (( ورُلزلوا ، قد دلّ على وقت، تُم لايكون إلا بعد تقضيها وإن كان مدّ صدلاً بها))(١) ؛ لأن قوله (( ورُلزلوا ، قد دلّ على وقت، تُم

<sup>(</sup>۲) التبيان ۹/۰۳ ، وينظر المقتضب ۲۳۹/٤ .

<sup>(</sup>۳) إعراب القرآن ۸۲۲/۲.

<sup>(</sup>٤) التبيان : ٣٢٣/٤ .

<sup>(</sup>٦) التبيان: ١٩٩/٢.

<sup>(</sup>۱) و <sup>(۲)</sup> و <sup>(۳)</sup> التبيان ۱۹۹/۲.

استأنف بعده الفعل))(٢) ، ويتضح ذلك في معنى الآية التي نزلت في يوم الخندق لما اشتدت مخافة المسلمين بعد أن حوصروا في المدينة، واستدعاهم الله إلى الصبر ، ووعدهم بالنصر ، فإذا أفادت (حتى)لتعليل وجب رفع الفعل ، إذ إنّ الزلزلة تؤتي إلى القول ، وإن أفادت الغاية وكانت بمعنى (إلى) وجب نصب الفعل ؛ لأنّ القول هو غاية الزلزلة(٤) .

ومنه أيضاً قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ هَـٰذَا صَرَطِي مُسْفَيّماً فَاتَبِعُولاً ﴾ [الأنعام: ١٥٣] فقد أشار الشيخ إلى أن (ستقيماً) حُمها النصب ، إذ تتحقق بذلك دَلالتها على ((الحال ، والفائدة: أن هذا صراطي وهو مستقيم ، فاجتمع له الأمران ، ولو رفع (مستقيم) لما أفاد ذلك)) (٥) والمقصود بالأمرين اللذين اجتمعا له ، هما: الإشارة إلى أن هذا الصراط هو صراط الله ، وأن حالته الاستقامة . ويُلمح من كلامه اختلاف حالة المخاطّب في الجملتين ، ففي حالة النصب يكون المخاطّب غير عالم بحقيقة هذا الصراط ، ولا بطبيعته أو حالته ، وأما في حالة الرفع ، فيكون عالماً بحقيقته ولكّنه شاكٌ في استقامته .

والنحو عند الطوسي ((ابع للمعنى يدور حيث يدور ، فالوجوه النحوية تابعة للمعاني القرآنية وتوجيهها يكون بحسب تلك المعاني) (١) ، ولذا فهو يرفض كل ما يسيء إلى الذات الإلهية ، ويرجّح الإعراب الذي يجعل المعنى لائقا بوصفها ولم يكن يأخذ بكلّ ما ذكره ، بل هو يناقش ويرجّح ويضع الوجوه الإعرابية فيأخذ ما يراه أقرب إلى الصواب ويرد ما لا يوضى به .

ويمثّل منهجه هذا امتداداً لمنهج المفسّوين الذين لم يخضعوا النصوص القرآنية إلى ضوابط النحو ومقاييسه ، بل اتخذوا النحو وسيلةً لإضاءة النص القرآني وبيان دلالته ومعانيه، وهو بذلك يضع قول المبرّد موضع التطبيق. فكلّ ((ما صلاَح به المعنى فهو جيّد ، وكلّ ما فسَد به المعنى فمردود)) (٧) . ويرى بعض المحدثي ن أن مهمة المفسّر أو الباحث تقتصر على مواجعة قواعد النحو إزاء القرآن ، وعرضها على كلام الله ، فما جاء موافقاً لظاهر الكتاب الكريم أبقاه ، وما جاء مخالفاً أهمله من غير أن يقبل فيه تأويلاً (١) ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا اللّذِي يُعْمِضُ اللّه على عطفاً على عطفاً على عطفاً على

<sup>(</sup>٤) بنظر الكتاب ٢٦ ـ ٢٦

<sup>(</sup>٥) التبيان ٢٢٠/٤ .

<sup>(</sup>٦) منهج الطوسي ٣٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> المقتضب : ۳۱۱/۶ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> اللغة والنحو بين القديم والحديث عباس حسن ١١٨ .

<sup>(</sup>۲) قرأها ابن كثير بغير ألف وبرفع الفاء مع تشديد العين (فيضعَّفُهُ)، وقرأها ابن عامر من غير ألف وبفتح الفاء مع تشديد العين( فيضعَّفُهُ)، وقرأها أبو عمر ونافع وحمزة والكسائي بالألف ورفع الفاء (فيضاعفُه) ،ينظر: السبعة في القراءات ١٨٤ ـ ١٨٥ .

(يُقِرِضُ) ، ونصبه بالفاء السببية الواقعة في جواب الاستفهام ، ورجّح الطوسي قراءة الرفع؛ ((لأنّ فيه معنى الجزاء ، وجواب الجزاء بالفاء لا يكون إلا رفعاً))(٢) ، واختار الجزاء ؛ لأنّ فيه تبيين لفضل الله ومجازاته عباده على أعمالهم الخّيرة ، فلا يضيع الله أجر المحسنين . وهو الراجح لدى الطبرسي أيضاً ؛ لأنّ الاستفهام عن فاعل الإقراض ، وليس عن الإقراض ، وتعليل قراءة النصب على أنها حُملٌ على المعنى، ويكون الاستفهام عن الإقراض ، والتقدير :أقيرِضُ الله احدٌ فيضاعف كه له (٤) .

#### (٤) ما يحتمله الفعل من أوجه الرفع والجزم:

ومنه قوله تعالى : ﴿ ثُرُنَمُهُمْ فِي خُوضِهِمْ كِلْعَبُونَ ﴾ [الأنعام: ٩١] ، فقد علّل الطوسي رفع (يلعبون) بعد فعل الأمر (نَرُهم) فقال: ((و(يلعبون) رفَعه؛ لأنه لم يجعله جواباً لقوله: (ذرهم) ، ولو جعله جواباً لَجَرَمه ، كما قال: (ترهم يأكلوا ويتمت عوا)(٥) ، وكان ذلك جواباً . وموضع (يلعبون) نصب على الحال ، وتقديره: نَرهم لاعبين في خُوضهم))(١) . إذ خرج الكلام إلى التهديد(٧).

## (٥) ما يحتمله الإسم من أوجه الرفع والجر:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَكُلُ وَجِهِ مَا يَاكُ وَ وَكُلُ وَجِهَ مَا اللّهِ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

#### (٦) ما يحتمله الإسم من أوجه النصب والجر:

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۲/ ۲۸٦ .

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان ٣٤٨/١ .

<sup>(°)</sup> الحجر: ٣

<sup>(</sup>٦) التبيان ٢٠٠/٤.

<sup>(</sup>V) ينظر: جامع البيان ٢٧١/٧، والجامع لأحكام القر آن ٣٨/٧.

<sup>(^)</sup> التبيان : ٢٤/٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مجمع البيان ۱۰ /۲۳۰ .

ومنه قوله تعالى ﴿ فَاللّهُ خَينُ مَفِطاً وَهُو الْمَحَمُ النَّحِمينِ ﴾ [يوسف: ٢٤] ، فقد ذكر الطوسي فيها قراءتين (٢): بَضب (حافظاً) على الحال ، وبجرّه على الإضافة، وكلاهما يدلان على أنه تعالى الحافظ ، غير أن التعبير الأول ،أي قراءة النصب فيها تخصيص الحفظ من لدن الله تعالى ؛ لأن ((حقيقة (خير من كذا) ، أنه أنفع منه على الإطلاق ، ولا شيء أنفع منه) (٢). وذكر أبو جعفر النحاس فيها قراءة النصب على وجهين : إما على الحال ،أو على البيان والتمييز (٤).

## (٧) ما يحتمله الإسم من أوجه الرفع والنصب والجر:

ومنه قوله تعالى : ﴿ قُلُ أُغَيْلَ اللّهِ أُتَّخِلُ وَلِياً فَاطِي السّمَوَتِ وَالْأَمْنِ ﴾ [الأنعام: ١٤] فقد ذكر الطوسي في (فاطِر) ثلاث قراءات: بالرفع على المدح ، والتقدير: هو فاطر السموات والأرض ، وبالنصب على المدح أيضاً ، والتقدير: اذكروا فاطر السموات والأرض ، وبالجرّ على أنه صفةٌ لله تعالى ، ورجّح قراءة الجرّ ، لملاءمتها ظاهر الآية من غير حذف أو تقدير (٥) . وهو قول الطبري (٦) ، والزجاج (٧) ، والبيضاوي (٨) ، والقرطبي (٩) .

# المبحث الرابع دلالة حروف المعاني

الحروف : ألفاظ ُوجِنت في اللغة لتدلّ على معنى متعلّق بغيرها . وقد جعلها سيبويه القسم الثالث من أقسام الكلام فقال : (( الكِلم اسم ،وفعلٌ ، وحرف جاء لمعنى))(١) .

وقد عُنَي بدراستها سائر أهل اللغة والنحو ؛ لأنها وسائلُ الربط في التركيب الذي ينصب عليه عمل الذحوي ، كما عُنَى بها أهل الفقه والأصول ؛ لأنّ هذه الحروف تدخل في تحديد

<sup>(</sup>٢) قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف (حافظا) على أنها تمييز أو حال ، ووافقهم ابن محيصن ، وقرأها الباقون (حفظا) على التمييز ، وعن المطوّعي ـ وهو راوية الأعمش آخر القراء الأربعة عشر ـ أنه قرأها (خير حافظٍ) بالإضافة .ينظر: إتحاف فضلاء البشر في القراءات الأربعة عشر ٢٦٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ١٦٤/٦ .

<sup>(</sup>٤) إعراب القرآن ١٤٧/٢.

<sup>(</sup>٥) التبيان ٨٨/٤

<sup>(</sup>٦) جامع البيان١٥٨/٧.

<sup>(</sup>۷) معاني القرآن وإعرابه۲/۲۳۲-۲۳۳.

<sup>(^)</sup> أنوار التنزيل وأسرار التأويل ٣٩٦/٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(٩)</sup> الجامع لأحكام القر آن ٣٩٧/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الكتاب ۱۲/۱ .

الأحكام الفقهية والأصولية تبعاً لدلالاتها المختلفة . واختلفوا جميعاً في حقيقة دلالتها على المعنى ، هل تدلّ في نه في غيرها ؟ والغالب لديه ، أنها تدلّ على معنّى في غيرها (٢) .

أما المحدثون فهم على خلاف أيضاً ، إذ يرى طائفة (٢) منهم أنها كلمات وظيفية تعبر عن الكلاقات الداخلية بين أجزاء الجملة ، وهي علاقات سياقية لها فعل نحوي أكثر منه لغوي ، ولذا فإن هذه الحروف لا تمتلك معنى معجمياً ، بل لها معنى وظيفي عام هو التعلق ، ثم تختص تحت هذا العنوان العام بوظيفة خاصة، مثل النفى والاستفهام والأمر .

على حين يرى غيرهم (٤) أنّ الحروف تدلّ على معانيها في نفسها وهي منفردة ، فحين تقول : (إلى) ، ت فَهُم أنه بمعنى بلوغ الغاية ، و (على) بمعنى العلّو ، و (لن) بمعنى النفي . ولكن معناها هذا مُقيد وليس مُطلَق ، مُقيد بالسياق الذي ترد فيه ، وإنما وجدت الحروف لتؤدي معاني الألفاظ المتعلّقة بها ، وليس لتؤدي معناها الذاتي ؛ لأنه معنى غير مكتملٍ ، فهي إذن وسيلة لف هم اللفظ المتعلّق بها وليس لف هم معناها الخاص .

واختلف النحاة أيضاً في معاني هذه الحروف ، أتلتزم معانيها الأصلية أم أنها تخرج إلى معاني أخر . فكانوا على مذهبين ، الأول : رأي الكوفيين ومن تابعهم ، وهم يجيزون تتوع معاني الحرف الواحد<sup>(٥)</sup> . والآخر : رأي البصريين القائل بعدم جواز ذلك ، وضرورة إبقاء الحرف على معناه الأصلي<sup>(١)</sup> .

ولكنّ واقع الاستعمال اللغوي لهذه الحروف يفرض ت َداخُل معانيها وت َشابُك عَلاقاتها ، إذ تتعدّ الدلالة النحوية لبعضها ، فتصبح صالحة أن تقدّم أكثر من معنى ، تبعا للسياق الذي ترد فيه والقرائن الدلالية المحيطة بها (۱) . وكتاب الجنى الداني في حروف المعاني لابن قاسم المرادي خيرُ دليلٍ على ذلك ، إذ (( أيب ت المرادي لكلّ حرف عدّة معانٍ مستشهداً لها بشواهد عديدة ، وبالرغم من كثرة المعاني التي أثبتها للحرف الواحد ، فإتا لم نقف على نصّ ينفي هذا التعدّ ، ونرى أنّ سكوت ه دليلٌ على ترجيحه ذلك))(۱)

<sup>(</sup>٢) ينظر: الأصول في النحو ٢٧/١، ٤٩٧، ٤٨٣، ٤٩٧، ٢٣٣٠، والجنى الداني في حروف المعاني: حسن بن قاسم المرادي ٢٠، وشرح المفصل ٢/٨، وتناوب حروف الجر في لغة القرآن: محمد حسن عواد ٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ينظر : اللغة العربية معناها ومبناها ٢٤ - ١٢٧، والتطور الدلالي بين لغة الشعر الجاهلي ولغة القرآن الكريم ٧٥

<sup>(</sup>²) اللامات : دراسة نحوية شاملة في ضوء القراءات القرآنية : عبد الهادي الفضلي ٥٥ ـ ٥٩

<sup>(°)</sup> أدب الكاتب ٥٣٦ - ٥٤٥ ، والمخصص ٤٤/ ١٤/٤ - ٦٩ ، وينظر : الجنى الداني : مقدمة المحقق :د. طه محسن ٣٤ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> الأصول في النحو ٢/٥٢ ـ ٢٢٢ ، والخصائص ٣٧٠/٢ ـ ٣٠٨ ، والبحر المحيط ٦٨/١ ، ٦٩ ، وينظر : الجنى الدانى: مقدمة المحقق ٣٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> اللغة العربية معناها ومبناها ٦٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الجنى الداني : مقدمة المحقق ٣٦ .

وقد عني الطوسي بهذه الحروف في مؤلَّفه ، وحرص على التفرقة الدقيقة دلالّيا بينها وتوجيه معانيها تبعا للمعانى القرآنية، ويتبّن ذلك فيما يأتى :

1- حروف الجر: سمّاها حروف الإضافة (٦) متابعاً في ذلك سابقيه (٤) ،وإنما سمّيت بذلك ؛ لأنّ فيها إفضاء وإيصالَ معاني الأفعال إلى الأسماء،أي إضافتها إليها، نحو: مررت بزيد، أُضيف المرور إلى زيد بالباء.

وسامها أيضاً حروف الصفات<sup>(٥)</sup> وهو مصطلح عرف قبله لدى الخليل<sup>(٢)</sup> والفراء<sup>(٧)</sup> وابن قتيبة<sup>(٨)</sup> وابن السكيت<sup>(٩)</sup>. وساميت بهذا الاسم ؛ لأنها تأحيث صفة في الاسم كالظرفية، ففي نحو: جلستُ في الدار ، دلّاتْ (في) على أنّ الدار وعامًا و ظرف مكانٍ للجلوس ؛ أو لأنها تأحدث صفة لما قبلها من النكرات<sup>(١٠)</sup>.

وكان الطوسي ممن ي جيزون تناوب هذه الحروف بعضها عن بعض في الدلالة ، وقد أشار إلى ذلك في مواضع كثيرة ، فضلا عن تبيينه للمعاني والدلالات الأصلية لطائفة من هذه الحروف ، ومن ذلك :

إلى : تستعمل لانتهاء الغاية (١) . وقد أشار الشيخ إلى أنها قد تنوب عن (اللام) ، في مثل قوله تعالى : ﴿ وَأَخُبُنُواْ إِلَى مَ يَهِمُ ﴿ [هود: ٢٣] ، فبين أنّ ((معناه: أَخَبُنُواْ إِلَى مَ يَهِمُ ﴿ [هود: ٣٣] ، فبين أنّ ((معناه: أَخَبُنُواْ إِلَى مَ يَهِمُ ﴿ وَضع إلى مكان اللام))(٢) .

وقد تأتي (إلى) بمعنى (مع) ، في مثل قوله تعالى : ﴿ وَهَا تَأْكُلُواْ أَمُولَهُمُ إِلَى أَمُولَكُمُ ﴾ وقد تأتي (إلى أمولَكُمُ الله أمولِكُمُ الله أمولِكُمُ الله أمولِكُمُ الله أمولِكُمُ الله أمولِكُمُ الله أبن قتيبة (٤) والرّماني (٥) وابن فارس (٦) ، وهو ما ذهبَ إليه ابن قتيبة (٤) والرّماني (٥) وابن فارس (٦) ، وهو ما ذهبَ إليه ابن قتيبة (١) والرّماني (٥) وابن فارس (٦) ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٥/٤٦٧ <sub>.</sub>

<sup>(</sup>٤) ينظر الكتاب٤٩٦/٣٤٤،ومعاني القرآن للأخفش ١٠/١،ومعاني القرآن للفراء٢/٥٣٥،أدب الكاتب٥٣٦، وتأويل مشكل القرآن ٢٤١١،المقتضب٤/١٣١،والأصول في النحو ٥/١٥، واللامات للزجاجي٩٧،وسر صناعة الإعراب١٣٩١،وينظر الجر بالحرف في النحو العربي ٢٥.

<sup>(°)</sup> التبيان ١/٦ ٥٤

<sup>(</sup>١) ينظر العين (بعد) ٢/٢٥، و (علو) ٢/٢٤٢، و (حوش) ٢٦٢/٣.

<sup>(</sup>۷) ينظر معاني القرآن للفراء ۳۲،۳۲۳،۳۵۰،۳۸۰/۳۱،۳۲۰،۳۵۰،۳۲۰،۳۵۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> أدب الكاتب٣٢٢. (<sup>٩)</sup> إصلاح المنطق٢٩٩.

<sup>(</sup>۱۰) ينظر الاقتضاب: ابن السيد البطليوسي٢٥٧، وشرح المفصل ٧/٨، وشرح التصريح على التوضيح ٢/٢، وهمع المهوامع ١٩/٢، والجر بالحرف في النحو العربي ٢٧.

<sup>(</sup>١) الكتاب ٢٣١/٤ ، والمقتضب ١٣٩/٤ ، والجني الداني ٣٧٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التبيان ٥/٤٦٧ .

<sup>(</sup>۳) التبيان ۱۰۱/۳

(إلى) على دلالتها ، ويكون المعنى : لا تأكلوا أموال اليتامى مضافة الله أموال موال موال ، وهو قول الرماني (^) أيضا والزركشى (٩) .

وقد أجاز الفراء (۱۱) أن تأتي (إلى) بمعنى (مع) إذا ضَمْت شيئاً إلى شيء كقول العرب: النّود إلى النّود إبل (۱۱).

الباء: تستعمل للإلصاق (۱۲) ، وهي كذلك لدى الشيخ (۱۳) ، وتأتي في وصف الأشياء العارضة للموصوف مثل قولك: به ضلالة وبه جنة ، وبه جوع وعطش (۱۲) . وقد تأتي بمعنى (عن) ، في مثل قوله تعالى: ﴿ سَالَ سَاتُلُ بِعَالَا بِ مَا قِعِ ﴾ [المعارج: ۱] فالمعنى في تقدير الطوسي: ((سأل سائلٌ عن عذاب واقع)) (۱۵) ، وهو قولٌ غير واحد من علماء اللغة والنحو (۱۲) .

عن : تُستعمل للمجاوزة وتعدية الشيء (١) ، وهي لدى الشيخ للانحراف عن الجهة (٢) ، ويدخل هذا المعنى في تجاوز الشيء وتعتيه . وذكر أنها قد تتوب عن الباء ، في مثل قوله تعالى :

﴿ وَمَا يَنْطُونُ عَنِ الْهُوى ، أي : بالهوى ، يقال : رميت بالقوس وعن القوس ...) (٣) وهو قول الفراء (٤) وابن قتيبة (٥) والرّماني (٦) . على حين يرى أبو حيان النحوي أنّ (عن) هنا باقية على بابها ، والمعنى: ما يصدر قوله عن الهوى (٧).

<sup>(</sup>٤) تأويل مشكل القرآن ٤٢٨.

<sup>(°)</sup> معانى الحروف ١١٥ .

<sup>(</sup>۱) الصاحبي ۱۷۹

<sup>(</sup>۲) التبيان ۱۰۱/۳ .

<sup>(^)</sup> معانى الحروف الرماني ١١٥.

<sup>(</sup>٩) البرهان في علوم القرآن٢٣٣/٤.

<sup>(</sup>۱۰) معانى القرآن للفراء ٢١٨/١.

<sup>(</sup>۱۱) يضرب المثل في اجتماع القليل إلى القليل حتى تؤدي إلى الكثير . والذود : القطيع من الإبل . ينظر مجمع الأمثال ٢٧٧/١ ، والجنى الدانى هامش ص٣٧٣ .

<sup>(</sup>١٢) الكتاب ٢١٧/٤ ، والخصائص ٢٧١/٢ ، والجني الداني ١٠٢ .

<sup>(</sup>۱۳) التبيان٤٦٣/٤.

<sup>(</sup>۱٤) التبيان ٢٧٣/٤.

<sup>(</sup>۱۵) التبيان ۱۱۳/۱۰.

<sup>(</sup>١٦) ينظر :الصاحبي ١٣٣، والجنى الداني ٤١، والبرهان في علوم القرآن ٢٥٧/٤.

<sup>(</sup>۱) الكتاب ۲۲۲/۶ ، والمخصص ٤/١٤/٤ ، والجني الداني ، ٢٦٠ .

<sup>(</sup>۲) التبيان ٤٣٣/٢

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ۱/۹ ٤

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن للفراء ٩٥/٣

<sup>(°)</sup> تأويل مشكل القرآن ٤٢٧ .

من : تُستعمل لابتداء الغاية (^)وهي كذلك لدى الطوسي، والراجح أنها تُستعمل للابتداء عموماً، سواء أكان الحدث ممتّاً وله غاية، أم لم يكن ، نحو: اشتريت الكتاب من خالد ، فالشراء حَثُ غير ممتدً ، وليس له غاية وإنها دلّت (من) هاهنا على ابتداء وقوع الحَث عموماً (٩).

وذكر الطوسي أنها قد تتوب عن الباء فتحلّ محلّها ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ لَهُ مُعَقّبِتٌ مِن بَيْنَ يَكُيْهِ وَمَن خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِن أَمْسِ اللّه . . . ﴾ [الرعد : ١١] فالمعنى الراجح لديه هو : يحفظونه بأمر الله ؛ لأنه الوارد في تفسير أهل البيت عليهم أفضل الصلاة والسلام (١٠٠). وهو ما ذهب إليه غير واحد من المفسرين (١١).

السلام: تُستعمل للُملكية والاختصاص (۱۲)، ولم يصرّح الطوسي بهذه الدلالة، ولكّنه أشار إليها بصورة غير مباشرة في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنَنُمْ أَحْسَنَنُمْ لَانْفُسِكُمْ وَإِنْ أُسَاتُمُ فَالِيها فَلَهَا ﴾ الإسراء: ٧]، والمعنى (( ...إن أسأتُ م فإليها )) ، إذ نابت (اللام ) عن (إلى) ، والمسوِّغ لذلك في رأيه تقارب المعاني ؛ لأنّ (( معنى: أنت في منتهى الإساءة ، وأنت المختصُّ بالإساءة متقارب))(١). وفي كلامه إشارة واضحة إلى أنّ (إلى) تفيد بلوغ الغاية أو النهاية ، وأنّ (اللام) تفيد الاختصاص .

وقد قال بالتناوب بين (اللام) و (إلى) في هذه الآية طائفة من علماء اللغة والتفسير (٢). على حين قال غيرهم أنها باقية على دلالتها الأصلية وهي الاختصاص ؛ لأن الإنسان مختص بجزاء عمله إن كان حسنا أو سيئا لا يتعدّاه إلى غيره (٣).

٢ ـ حروف الجزم: وهي: لم ولّما ولا الناهية الداخلة على الفعل المضارع.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> معاني الحروف ٩٥.

البحر المحيط  $^{(\vee)}$  ، وينظر تناوب حروف الجر في لغة القرآن  $^{(\vee)}$  .  $^{(\vee)}$ 

<sup>(^)</sup> الكتاب ٢٢٤/٤ ، والمقتضب ١٣٦/٤ ـ ١٣٧ ، والجنيّ الداني ٣١٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> معاني النحو ۷۲ . (۱۱) اثنا المارات المارات

<sup>(</sup>۱۱) ينظر تأويل مشكل القرآن ٤٣٠ ، و جامع البيان١١٧/١٣ ١١٨١ ،ومعاني القرآن الكريم ٢٧٧/٤٥٨٠ و ٢٠٠٤ . ، والوجيز في تفسير الكتاب العزيز ٢٩٢١، ،والجامع لأحكام القرآن٢٩٢٩ ، والبرهان في علوم القرآن ٢٠٠٤ .

<sup>(</sup>۱۲) ينظر : الكتاب ٤ / ۲۱۷ ، ومنازل الحروف: الرماني ٦٩ ، والمفصل ١٣٢ ، والمخصص ٤ / ١٤ / ٥٠ ، والجني الداني ١٤٣ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> التبيان ٦ / ٤٥١

رم بنظر : جامع البيان ١٥ / ٣١ ، ومجمع البيان ٣ / ٣٩٨ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> مدارك التنزيل ۲ / ۲۷۹ .

وقد فرق الطوسي بين حرفي الجزم (لم) و (لما) وبين أنّ (لما) تأتي لنفي الفعل المؤكد ، و (لم) تأتي لنفي غير المؤكد ، قال : ((الفرق بين لم ولمّا أنّ لمّا جواب لقول القائل :قد ف على فلان . يريد به الحال ، فجوابه : لمّا ف على ، وإذا قال : ف على ، فجوابه : لم يفعل . فلّما كانت (لمّا) مؤكّدة بحرف ، كانت جواباً لما هو مؤكّد بحرف ...))(3).

وأشار في موضع آخر إلى أن كليهما ينفي الماضي ، غير أن في (لما)توقعا . لذا فهي تأتي جوابا لما أُكّد برقد) ولذا ي كت في الجواب بالوقف على (لما) ، وليس كذلك في (لم) (٥).

ويت فق النحويون على أن (لم) و (لما) إذا دخلتا على الفعل المضارع صرفتا معناه إلى المضي المضارع صرفتا معناه إلى المضي المضي أن وقد ذكر المرادي فروقاً أخرى بين الحرفين فضلاً عما ذكره الطوسي ، ومنها جواز دخول (لم) على أدوات الشرط ، وعدم جوازه مع (لما) ، وجواز إلغاء (لم) وعدم جوازه مع (لما) أن

ت - حروف الشرط : وهي كثيرة أشار الطوسي إلى دلالات طائفة منها إما بالتصريح أو بالتفرقة الدلالية . منها :

لو: الشائع أنها حرف امتناع لامتناع (^)، وهي لدى الطوسي تفيد ((تعليل الثاني بالأول الذي يجب بوجوبه وينتفي بانتفائه على طريقة: إن كان)) (٩). وهو قريب من قول سيبويه أنّ (لو) ((لما كان سيقع لوقوع غيره)) (١) يعني أنها تقتضي فعلاً ماضياً كان يتوقع ثبوته لثبوت غيره والمتوقع غير واقع ، أو بمعنى آخر: أنها ((حرف يقتضي فعلاً امتنع لامتناع ما كان ثبت لثبوته)) (٢). كقولك: لو قام زيد لقام عمرو.

وبين أنّ (( ( لو ) في أكثر الأمر يكونُ ما بعنها أقلّ مما قبلَها ، تقول : أعطني داّبة ولو حماراً ، وقد يجيء ما بعنها أكثر ممّا قبلَها ، كما يقولُ الرجل : أنا أقاتل الأسد ، فيستعظم ذلك منه ، فيقال : أنت تقاتل الأسد ولو كان ضارياً ))(٢) .

ويفرق الطوسي بين (لو) و (إن) الشرطية من حيثُ الحَيث المتعلّق ، ففي (لو) هو ممتنع ُ الوقوع ، على حين هو في (إن) محتملُ الوقوع ، قال: (( (إن) تُعلّق الثاني بالأول الذي يمكن أن يكون ويمكن أن لا يكون ، كقولك : إن آمن هذا الكافر استحق الثواب ، وهذا مقدور . وليس

<sup>(</sup>٤) التبيان ٣ / ٤ .

<sup>(°)</sup> التبيان ٢ / ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٦) الكتاب ٢ / ٣٠٥ ، والمقتضب ١ / ٩٦ ، والجنى الداني ٢٨٢ ، ٥٣٧ .

<sup>(</sup>۲) الجني الداني ۲۸۲ ـ ۲۸۳

<sup>(^)</sup> الجني الداني ٢٨٧ .

<sup>(</sup>۹) التبيان ٤ / ٤٧٦ .

<sup>(</sup>١) الكتاب ٤ / ٢٤٤ ، وينظر : مغني اللبيب ١ / ٢٨٣ ، وأوضح المسالك ٣ / ٢٠٣ ، والجنى الداني ٢٠٠ .

<sup>(</sup>۲) الجنى الداني ۲۸۹ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> التبيان ٥ / ٣٨٢ .

كذلك (لو) ؛ لأنها قد تدخل على ما لا يمكن أن يكون كقولك : لو كان الجسم قديماً لا ستغنى عن صانع ))(؛) .

(لّما) و (إذا): قال: ((ومعنى (لّما) معنى (إذا) ، إلا أنّ (لّما) الغالب عليها الجزاء ، وهي اسم ؛ لأنها تقع في جواب (متى) ، على تقدير الوقت ، كقولك: متى كان هذا ، فيقول السامع ، لمّا كان ذلك))(٧) .

وقال أيضاً: ((والفرق بين (لّما) و (إذا) هو الفرق بين (لو) و (إن) في أنّ أحدهما للماضي والآخر للمستقبل ، وكلّ هذه الأربعة تعليقُ أولٍ بثانٍ ، إلا أنّ (لو) على طريقة الشكّ ، و (لّما) لليقين )) (^) ، ثم بين أنّ (( (لّما) و (لو) لا يكونا إلا لما مضى ، بخلاف (إن) و (إذا) ، فإنهما لما يستقبل ، إلا أنّ (لو) على تقدير نفي وجوب الثاني لانتفاء الأول و (لّما) يدلّ على وقوع الثاني لوقوع الأول )) (٩). فالتعليق في هذه الحروف هو الذي خصّها بالدلالة الشرطية .

ولّما الشرطّية التعليقية هي غير لّما الجازمة للفعل المضارع ، فالأولى هي حرف وُقوع لوقوع (١) ، ودلالتها عكس دلالة (لو) ، ولذا يعنهما بعض النحاة متقابلتين ، إذ تقول : لو قام زيد قام ريد قام عمر ، ولكنه لمّا لم يق ملم يقم (١). ولا يجوز أن ياي (لمّا) الشرطية إلا فعل ماض أو مضارع منفي بـ(لم) (١) ، ويكون الحدث فيها متحقق الوقوع ، وهو معنى قول الطوسي أنها مبنية على اليقين ، خلافاً لـ(لو) التي يكون فيها الحدث محتمل الوقوع وعدمه ، أي قابلاً للشك في حدوثه .

وجعل (لما) بمعنى (إذا) ، لأن (إذا) لا يكون الفعل بعدها إلا ماضياً وهي تقلبه إلى المستقبل ، ولا تدخل إلا على المتيقن وكثير الوقوع خلافاً لـ(إن) التي تستعمل في المشكوك والموهوم والنادر (٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> التبيان ٤ / ٤٧٦ ـ ٤٧٧.

<sup>(°)</sup> التبيان ٤ / ٥٠٢

<sup>(</sup>۱) الجنى الدانى ۲۹۶.

<sup>.</sup> کی کی انتبیان ۵ / ۲۶۳ .

<sup>(&</sup>lt;sup>^</sup>) التبيان ٤ / ٥٠٢ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> التبيان ٥ / ٢٦٣ ـ ٢٦٤ . <sup>(۱)</sup> الكتاب ٤ / ٢٣٤ .

<sup>(</sup>۲) و <sup>(۲)</sup> الجنى الدانى ۵۳۹

<sup>(</sup>٤) الاتقان في علوم القرآن ١ / ١٤٩ ، وينظر : معاني النحو ٤ / ٢٥٢ .

إذ وإذا : ذكر الطوسي أنّ هذين الحرفين يتناوبان المواقع ، من ذلك قوله تعالى ﴿ وَلَوْ وَلَهُ تعالى ﴿ وَلَوْ وَلَهُ وَرَعُوا فَلَا فَوْتَ ﴾ [سبأ: ٥١]، والمعنى : إذ يفزعون ، وقوله ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذِ الظَّلَمُونَ مَوْقُوفُونَ ﴾ [سبأ: ٣١] ، والمعنى: إذا وقفوا، ((فيصبح حينئذ أن يكون القول من الله يوم القيامة، لأن هذا لم يقع بعد)) (٥) .

والأصل في (إذا) أنها ظرف لما يستقبل من الزمان (١) أما (إذ) فهي (( لما مضى من الدهر )) (١) ، وهما متقاربان الدلالة ؛ لأنّ (( إذا فيما يستقبل بمنزلَة إذ فيما صنى)) (١) .

ويكون التوقع مع الماضي والمضارع ، أما التقريب فلا يكون إلا مع الماضي (٩)، وهما لدى الزمخشري غيرمنفصلين (١٠).

**٤ ـ حروف العطف**: وهي: الواو، والفاء، وأو ، وأم ، وتّم، ولكن ، ولا ، وبل . وقد أشار الطوسى إلى دلالة طائفة منها ، من ذلك :

أو: ولها عدّة معانٍ منها الشكّ والتخبير والإباحة والتقسيم وغير ذلك (١). وقد أشار إلى دلالتها على التخبير والشك ، ولذ لك فهو لأيجيز وجودها في قوله تعالى: ﴿ فَانْكِحُواْ مَا طَابَلَكُمُ مَنْ النّسَاء مَشَى وَثُلُثُ وَمَرْتُع ﴾ [النساء: ٣] ، فلو ((قيل بـ(أو) لظُنَّ أَنه ليس لصاحب مثتى ثُلاث ولا لصاحب ثُلث رباع ...))(١)، وهو ما ذهب إليه القرطبي أيضاً وعدّ الواو هنا بمعنى (بدل) ، أي لنكحوا مثنى بدلاً من واحدة ، وثلاثاً بدلاً من مثنى ، ورباعاً بدلاً من ثلاث (١)، على حين أجاز آخرون أن تكون الواو هنا بمعنى (أو) الدالة على التقسيم (١)، ورجّح النحاة ما قال به الطوسي إذ عدّ ابن هشام بقاء الواو على معناها الأصلي هو الأولى لأنّ جميع الدلالات تجتمع فيها (٥).

<sup>(°)</sup> التبيان ٤ / ٦٥ .

بيري. (٦) الكتاب

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> الكتاب ٤ / ٢٢٩ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> الكتاب ۳ / ۲۰.

<sup>(</sup>۹) الجنى الداني ۲۷۱ .

<sup>(</sup>۱۰) المفصّل ۱٤۸

<sup>(</sup>١) ينظر : الكتاب ٣ / ١٨٤ ـ ١٨٥ ، والجنى الداني ٢٤٥ ـ ٢٤٦ .

<sup>(</sup>۲) الْتبيان ۱ / ۹۲.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن ١٧/٥.

<sup>(</sup> أو ينظر في معاني القرآن الكريم ١٤/٢ ، والبحر المحيط ٣ / ١٦٣ .

<sup>(°)</sup> مغني اللبيب ٢٦٨/١

أم: وهي أنواع المتصلة والمنقطعة والزائدة ، والمتصلة هي العاطفة وتأتي معادلة لهمزة التسوية نحو قوله تعالى ﴿ سُوَاء عَلَيْهِم وَأَنْكَ مُنْ الْمُر اللَّه وَ الْمِدَة اللَّه مَا اللَّه وَ اللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وقد فرق الطوسي بين (أم) و (أو) وبين أن (( (أم) استفهام وفيها معاَدلة الألف ، نحو (أزيد في الدار أم عمرو ؟)وليس ذلك في (أو) ، ولهذا اختلف الجواب فيهما ، فكان في (أم) بالتعيين وفي (أو) بنع أو لا))()

وقد تتبه النحاة (^)على هذا الفرق الدلالي، فالسؤال بـ(أو) لا يستوجِب تحديد من في الدار، وإنما يُكت في فيه بقول: نَعم أو لا ، والمعنى (أأحدهما) ، أما السؤال بـ(أم) فيستوجب تحديد الموجود في الدار، ولذلك يجاب عنه بالتعيين، والمعنى (أيهما؟).

• • قد: وهو مختص بالفعل ، يدخل على الماضي المتصرِّف ، وعلى المضارع المتجرِّد عن الناصب والجازم<sup>(۹)</sup>.

وهي لدى الطوسي تفيد التوقّع ، قال: (( ومعنى (قد) وقوع الخبر على وجه التقريب من الحال ، تقول : قد ركب الأمير ، لقوم يتوقّعون ركوبه...))(١).ونقل سيبويه عن الخليل : أنّ قولك قد فعلَ ، كلام لقوم ينتظرون الخبر (٢)، أي يتوقّعونه .

7 - اللامات الناصبة: وهي متعلّدة الأنواع ، وترجع إلى قسمين رئيسين: العامِلة ، وتضمّ الجارَّة والجازِمة . وقد سبق ذكرهما . والناصبة ، وغير العاملة ، وتضمّ لام الابتداء ، ولام الجواب ، ولام التوطئة ، ولام التعجب<sup>(٦)</sup>.

ومايعنينا هنا هو اللامات الناصبة التي تشمل: لام العاقبة ، ولام التعليل أو لام كي ، ولام الجحود واللام الزائدة (٤) ، ، ، ، ، ، ، ولام الخريز ، وفرق بينها دلاليا في أغلب المواضع التي ترد فيها .

من ذلك حرصه على تمييز (لام العاقبة) من غيرها من اللامات في الدراسة والاستعمال فقد فرق بينها وبين (لام الغرض) في أكثر من موضع . فالأولى هي (لام الصرورة) وتسمّى

<sup>(</sup>٦) الجني الداني ٢٢٥ ـ ٢٢٦ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> التبيان ۳ /۳۰ .

<sup>(^)</sup> الكتاب ٤ / ١٧٩ ـ ١٨٣ ، والجمل ٣٤٣ ، وشرح المفصل ٨ /٩٨ ، ومعاني النحو ٣ / ٢٥٠ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۹)</sup> الجنى الداني ۲۷۰.

<sup>(</sup>۱) التبيان ٥ / ٤٦٩ . (۲) التبيان ٥ / ٤٦٩ .

أيضاً (لام المآل) ، ذكرها طائفة من النحويين (٥)، والأخرى هي (لام كي)التي تُبين غرضَ الحَيث (٢) .

ومّما وقف عنده الطوسي قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى مَ يَنَا ۚ إِنَّكَ الَّيَتَ فِي عَوْنَ وَمَلْأُهُ وَيَنَا وَمُ الْمُوسَى مَ يَنَا ۚ إِنْكَ الَّيْتَ فِي عَوْنَ وَمَلْأَهُ وَيَنَا لِيُصْلُواْ عَن سَيلِك ﴾ [يونس: ٨٨] ، فقد بين أن البلام في (إيضلوا) ، هي : ((لام العاقبة ، وهي ما يؤول إليه الأمر ، كقوله: ﴿ فَالنَّقَطَى مُ اللَّهُ وَمُعُونَ لَهُمُ عَكُواً ﴾ وَمَرَنَا ﴾ وأنكر كونها لام غرض ؛ لأن ((الله لا يفعل بهم الزينة ويعطيهم وويد منهم أن يضلوا ، بل إنها يفعل لَينتفعوا ويطيعوا ويشكروه )) (٩) ، حاشا لله أن يفعل ذلك ، فهو إذ يمن على عباده بالخير والذعم ، إنها يريد منهم أن يعملوا بأوامره ويمتثلوا لنواهيه ويشيعوا الخير والمحبة والسلام ويشكروه على فضله . ولذا فإن (اللام) هنا ليست لتحديد غرض فعل الله وإنما هي لنبيين ما آل إليه مصير هؤلاء ، وما كانت عليه عاقبة ضلالهم ، وهو رأي الطبرسي (١) والقرطبي (٢) أيضاً .

على حين بيّن أنّ اللام في قوله تعالى: ﴿ اللَّ كِنَبُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنَخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَتِ على حين بيّن أنّ الله في قوله تعالى: ﴿ اللَّ الله الله على الله النّور ﴾ [ابراهيم: ١] ، هي لام الغرض ؛ ((لأنّ الله يريد الإيمان من جميع المكلّفين ، لأنه

<sup>(°)</sup> اللامات للزجاجي ١٢٥ ، والبرهان في علوم القرآن ٤ / ٣٤٨ ، وتسهيل الفوائد ١٤٥ ، والجنىالداني ١٦٠ .

<sup>(</sup>٦) اللامات للزجاجي٥٦ ، والجنى الداني ١٥٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(۷)</sup> القصيص: ۸

<sup>(&</sup>lt;sup>۸</sup>)و (<sup>۹)</sup> التبيان ٥ / ٢٢٢ ـ ٢٣٣

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان ۱۲۸/۳.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن٧٤/٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> الذاريات : ٥٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> التبيان ٤ / ٢٦١ .

ذكر أنه أنزل كتابه ليخرج الناس من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان ...)) ولا ولا يجوز أن تكون لام العاقبة (() أنها لو كانت كذلك لكان الناسُ كلُّهم مؤمنين ، والمعلوم خلافه)) (٦) .

وفرق أيضاً بين لام الغرض ولام التعليل ، حين فسر قوله تعالى ﴿ سَيَحْلفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ الْعَلَى الْمَا الْقَلَبُنُمُ إِلَيْهِمُ لِلْعُنْ ضُواْ عَنْهُمْ ... ﴾ [التوبة: ٩٥] ، فقد نقل عن ثعلب قوله ((اللام في قوله تعالى (لتعرضوا عنهم) ليست لام غرض ، وإنها معناه لإعراضكم)) (٢٠) ، وأضاف الطوسي ((وإنها علّق هاهنا بذلك لئلا يُتَوَهم أنه إذا رضي المؤمنون فقد رضي الله عنهم أيضاً ، فذكر ذلك ليزول هذا الإلتباس ؛ لأن المنافقين لم يحلفوا لهم لكي يعرضوا ، ولكنهم حلفوا تبرؤاً من النفاق ، ولإعراض المسلمين عنهم ...)) (٩) فلام الغرض يكون الفعل المتصل بها غرضاً مترة با على الفعل الذي قبلها ، وهو ما ينطبق على هذه الآية . في رأي ثعلب . إذ الإعراض كان سبباً للجلف . على حين رجّح الطوسي أن يكون الإعراض هو غرض الجلف ، إذ قال: ((أي لتصفحوا عنهم ولا توبّخوهم ولا تعنّفوهم ...)) (١)

وهو الواجح في البحث أيضاً ، بدليل أن الله أمرهم بعد ذلك بالإعراض عنهم ، فقال :

﴿ فَأُعْنِ ضِوا عَنهُم إِنَّهُم مِ حِس ُّ مِما فَاهُم جَهَنَمُ جَزَاءَ عِلْكَانُوا يَكْسِبُون ﴾ (٢) . ثم عاد

ليبين سبب حلفهم ، وهو إرضاء المؤمنين ، قال : ﴿ يَحلِفُونَ لَكُمْ لِلَنْ ضُوا عَنهُمْ فَإِنْ تَنْ ضُوا عَنهُمْ فَإِنْ تَنْ صُوا عَنهُمْ فَإِنَ اللَّهُ كَانُ لَعْرِضُ عَن القور الفسقين ﴾ [ التوية : ٩٦] ، فالحلف إذن كان لغرض إرضاء المؤمنين عن الكفار وإعراضهم عنهم ، وعلى هذا فاللام للغرض وليست للتعليل .

ونخلص من كلّ ذلك إلى أنّ تفسير التبيان غني بلبحث النحوي الدلالي، فضلاً عن عنايته بأصول النحو وقوانينه التي فصّل ذكرها دارسيه ، فكان بحق مصدراً نحوياً مهمّاً كشفَ عن علم صاحبه بالنحو العربي وتضلّعه في ما يتعلّق بمعانيه ودلالاته .

<sup>(°)</sup> و(٦) التبيان ٦ / ٢٧١ .

<sup>(&</sup>lt;sup>()</sup> و (<sup>(^)</sup> التبيان ( ۲۸۲

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التوبة :۹۵ .

#### الخاتمة

بعدما حططت رحالي من رحلتي العلمية مع الطوسي التي دامت أكثر من سنتين وأثمرت ألواناً من النور القرآني والفيض العلمي الذي أنار عقلي وشرح بالإيمان صدري . وفي هدي هذا النور لابد أن نجني أهم الثمار التي أينع بها هذا البحث وهي كالآتي :

1 . تبين أن أبا جعفر محمد بن الحسن الطوسي من كبار شيوخ المسلمين وعلمائهم ، ولد وترعرع في طوس وتلقى علومه في بغداد حتى استوى رئيساً للعلم والعلماء ، ثم انتقل إلى النجف حيث أسس أول مدرسة علمية دينية وخلّف تراثاً فقهياً وأصولياً وتفسيرياً زاخراً .

٢ . وثبت أن لتفسير التبيان أهمية بالغة وقيمة علمية متميزة في تاريخ التفسير الاسلامي، وقد
 شهد له بذلك كبار مؤرخي العالم الإسلامي، واعتمد عليه بعض مشاهير المفسرين كالطبرسي .

٣. كشف البحث عن أهم السمات التكوينية لمفهوم الدلالة لدى علماء العربية من لغويين ونحاة وأصوليين وبلاغيين ومفسرين ، ثم استعرض المفاهيم الدلالية لدى المحدثين وبين أن البحث الدلالي هو من صميم عمل القدماء والمحدثين وفي أغلب الميادين الفكرية .

٤ . سعى البحث إلى محاولة تأصيل المفاهيم الفكرية والأبعاد الدلالية لدى الطوسي إلى جذورها الأولى فكانت مزيجاً من الثقافات الإسلامية والفلسفية والمنطقية والكلامية .

م. تبين أنّ مفهوم الدلالة لدى الطوسي قد اتسع وتداخل مع بعض المفاهيم الفلسفية كالعلامة والبرهان ، وجمع تحته أنواع الدلالات اللغوية وغير اللغوية . وارتكز على جملة من القضايا الدلالية ، أهمها: اعتباطية العلاقة بين الدال والمدلول ، والفصل بين الإسم والمسمى ، ثم الفصل بين الكلام الفعلي والكلام النفسي ، وتأكيد ارتباط الكلام بالمكان الذي يميز بين الوجود الحسي المتمثل بالمرجع أو الشيء الخارجي ، والوجود المعنوي المتمثل بالفكرة أو الصورة الصوتية للدالّ

7. أثبت البحث أن الطوسي قال بجملة من المفاهيم اللغوية الدلالية التي جاء بها المحدثون بعد ستة قرون ، وهي قدرة الإنسان على توليد اللغة ، وأن موطن التوليد هو الفكر ، وأن بين اللغة والفكر صلة وثيقة تتمثل بعناصر المثلث الدلالي: الدليل اللفظي، والمدلول الفكري ، والمرجع الخارجي أو المدلول عليه .

٧. وتبين أن الطوسي قد أدرك الفرق بين المعنى والدلالة فالمعنى لديه هو ما يفهم من ظاهر النص بعد تفسير مفرداته لغوياً ، أما الدلالة فهي عملية الاستدلال على معانٍ أُخر في النص ،
 كأن تكون مجازية أو فقهية أو تشريعية .

- ٨. يقوم البحث الدلالي على دراسة شاملة لعلوم العربية كافّة من صوت وصرف ونحوٍ ومعجمٍ
   معتمداً الألفاظ والتراكيب .
- 9. أثبت البحث إحاطة الطوسي بجوانب دلالية في التأليف الصوتي للقرآن الكريم ، فقد أدرك أثر الاستبدال الفونيمي في تغير المعنى ما كان منه داخل تركيب الكلمة مثل الصوامت والصوائت ، وما كان منه خارج تركيبها مثل التنغيم . وأدرك أيضا أثر الدلالة الصوتية في الإيحاء بالمعنى ، وأثر جرس الأصوات في إضفاء صفة التميز الفني والتلاؤم الموسيقي .
- ١٠ . أثبت البحث أن للطوسي دراية بالدلالة الصرفية ولحاطة بمعاني الأوزان الاسمية والفعلية ، وما يعتري الصيغ من زيادات بنيوية تغير المعنى ، والأثر الدلالي الذي تحدثه نيابة الصيغ بعضها عن بعض ، وأثر التغير المورفيمي في معاني الألفاظ .
- 11. تبين أن ابن الأعرابي وثعلباً وأبا على الفارسي وابن فارس لم ينكروا الترادف مطلقاً وإنما قالوا بندرة التام منه، وحملوا أغلب المترادفات على أنها صفات.
- 17. يقوم مفهوم الترادف لدى الطوسي على ركنين أساسين ،أولهما: ندرة الترادف التام ، والآخر: شيوع الترادف النسبي .وقد كشفت عن جذور نظرية الحقول الدلالية لدى القدماء ، فقد أرسى الطوسي بعض أصولها في تقسيمه الألفاظ إلى متماثلات ومتقاربات ونظائر ، وفي تقسيم كلِّ منها إلى حقول معنوية مختلفة تجتمع في معنى عام وتختلف في فوارق دلالية جزئية.
- و يعتمد في كشف الفروق الدلالية بين الألفاظ عدة وسائل ، منها الرجوع إلى الأصل الاشتقاقي ، واعتبار الضد والنقيض ، واعتبار العموم والخصوص .
- 17 . تبنى أن أغلب ألفاظ المشترك التي وردت في كتب القدماء تدخل في باب الوجوه والنظائر ؛ لأن المشترك اللفظي الحقيقي هو ما كان في أصل وضعه اللغوي يشترك في معان عدة ليس بينها صلة مجازية أو قرابة لغوية أو تعدّد لهجي ، وأن تدلّ جميعها على شيء واحد وباعتبار واحد .

وتبين أيضاً أن الطوسي لم يفرق بين الاشتراك الحقيقي والاشتراك المجازي فكلا النوعين من المشترك اللفظي لديه ، وقد أعطى للسياق والقرائن النحوية الأهمية البالغة في تحديد دلالة الألفاظ المشتركة والمتضادة .

16. ثبت في البحث أن التغير الدلالي في الألفاظ سمة عامة في اللغات البشرية ، يحدث تلقائياً وينتج عن تفاعل اللغة والبيئة والمؤثرات الخارجية ،إذ تخضع اللغة لوظيفتها الاجتماعية التي تؤثر على طبيعتها الرمزية في الدلالة .

وقد أدرك الطوسي أثر الاستعمال في التغير الدلالي وعني بالجانب التاريخي في دراسة مفردات القرآن الكريم بدءاً بالأصل اللغوي ،ثم متابعة مراحل التطور الدلالي وصولاً إلى الدلالة القرآنية ، واستعمل مصطلح (أصل الباب) الذي يمثل المعنى العام المستخلص من جميع الألفاظ المشتقة من ذلك الأصل ، وهو يماثل (الاشتقاق الأصغر) عند ابن جني ، و (المقياس) عند ابن فارس ، و (المعنى المركزي )عند المحدثين .

١٥. تبين أن النحو نشأ مع نشأة الدراسات القرآنية ، وإن كل المعايير التي وضعها علماء النحو
 كانت من أجل الحفاظ على ذلك النص العظيم .

17. أكد البحث أنّ الدلالة التركيبية تقوم على ثلاث جوانب دلالية: النحوية والسياقية والبلاغية ، وهي تتآزر بعضها مع بعض في منح النص حيويته وفاعليته في التعبير عن المعنى المراد. الكري تفسير التبيان بمباحث علم المعاني وجوانب أخرى من الدلالة النحوية بشكل جلّي أخذ أبعاده الدلالية العميقة.

1۸ . أثبت الطوسي أن الخبر هو أصل الجمل ، وأن الأساليب الإنشائية تبنى عليه بإحدى الأدوات التعبيرية ، وفرق بين الخبر والإنشاء معنوياً ولفظياً . وأدرك أثرالمخاطب في صياغة الكلام ، وفي توجيه الخبر وغرضه ، إذ يتنوع الخبر تبعاً لتنوع حال المخاطب .

19 . عني باسلوب الإنشاء وفرق بين الأمر والدعاء ، وبين الأمر والنهي ، فشرط الأمر الاستعلاء ، وشرط النهي الزجر أما الدعاء فيرافقه التضرع والتذلل ، وأثبت أن أسلوب الاستفهام ناتج عن تحويل تركيب إخباري إلى استفسار باستعمال أدوات خاصة وتتغيم خاص، وأكّد أيضا أن الاستفهام في أصله للاسترشاد والاستعلام الذي يمثل البنية السطحية له، وقد يخرج إلى دلالات أخر تمثل البنية العميقة له .

• ٢ . تبين أن الطوسي عني بدلالة الجمل الاسمية والفعلية والشرطية ، وأثبت أنّ الأولى تدلّ على الثبوت والدوام ، على حين تدلّ الثانية على تجدّ الحدث ، وتقريبه والإشعار بتحقق وقوعه ، والمبالغة في تصوير وقوع الفعل . وسمّ الجملة الشرطية : الجملة المركبة ، تشبيها بالجملة الاسمية التي خبرها جملة ، وأوجب في الشرط أن يرتبط بالجزاء ، وشبه العلاقة بينهما بعلاقة المبتدأ والخبر .

71. تخضع الجملة لمعيار الرتبة الذي تحكمه ثلاثة أمور ، هي: تصور المتكلّم، وحاجة المتلقّي ، وتوخّي الصياغة المثالية للجملة وقد أشار الطوسي إلى جملة أغراض دلالية تتحقق بأسلوب التقديم والتأخير مثل: التخصيص ، والعناية بالمقدّم ، وتقديم الأعرف ، وتقديم السبب على المسبب .

- ٢٢ . اشترط الطوسي في القول بالحذف أن لا يكون ذكر الكلام المحذوف مخلاً بالمعنى وأن يكون حذفه لدلالة مقصودة كالإيجاز وفهم السامع والمبالغة والإفادة من السياق .
- ٢٣ . تبنى أن الإعراب من أهم الظواهر المميزة للغة العربية وتعدّ لغة القرآن من أقوى الأدلة على أثر الحركات الإعرابية في المعنى لأن عمق معانيه ودقة أحكامه توجب تحديد الموقع الإعرابي لكلّ كلمة في الآيات .
- ٢٤. اتخذ الطوسي القراءات وسيلة لتوجيه المعاني المقصودة في القرآن الكريم وأعرب كثيراً من الألفاظ والتراكيب، مبيناً الوجوه النحوية المتباينة التي يتباين على إثرها المعنى الذي عليه المدار في الإعراب، والنحو لديه تابع للمعنى ،إذ يرجِّح الوجه الإعرابي الذي يتفق ومبادئ الدين الإسلامي وأصول الشريعة.
- ٢٥ . من أهم نتائج فصل الدلالة النحوية أنّ الطوسي قد سبق المحدثين إلى القول بأن لكلّ جملة بنيتين :سطحية وتقدّ ل بظاهر النص ،وعميقة وتتمدّ ل بمعناه الباطن أو الثاني ، وأدرك أيضاً أنّ لكلّ جملة نواة تتولّد عنها عدّة جمل ، وأنّ لبعضها جملتين نواتين مختلفتين .
- 77 . تبين أنّ للسياق أثر بالغ في تحديد دلالات الألفاظ والتراكيب ، وله ثلاثة أنواع: اللفظي والحالي والعقلي ، وقد استعمل الطوسي مصطلح القرينة للدلالة على السياق اللفظي الذي يمثل مجموع الألفاظ المصاحبة للفظ المراد تفسيره ، سواء أكانت متأخّرة عنه أم متقدّمة عليه أم مكتنفة من جانبيه .
- ٢٧. واستعان بالسياق الحالي الذي يشمل جميع الظروف والأحوال والمناسبات المحيطة بالنص ، ومنها أسباب النزول التي تكشف عن الظروف الحقيقية المحيطة بالآية القرآنية وتكشف بجلاء عن معناها المقصود .
- 7٨. واستعان أيضاً بالسياق العقلي الذي يعتمد العقل والاستنباط ،وهو لديه وسيلة للوصول إلى الدلالة تقع خارج النص وبعيداً عن ظروفه المحيطة به ، واتخذه وسيلة في تفسيره لنفي صفات التجسيم عن الذات الإلهية ونفي كلّ ما يقدح بعصمة الأنبياء وكذلك في إثبات الحقائق العلمية المؤيدة لحقائق الإيمان .
- ٢٩ . للقآن نظمه الخاص المميز إذ تترابط آياته وألفاظه ترابطاً معنوياً وثيقاً يقوم على أساس النتاسب الدلالي الذي يكون بين الألفاظ والفواصل القرآنية والآيات التي ترد فيها، وبين الآيات أنفسها في السورة الواحدة إذ تتابع على أساس معنى بحت .
- ٣٠ . تطرأ على التراكيب ظاهرتا العموم والخصوص بتوافر صيغ كلّ منها فإذا توافرت ألفاظ العموم منحت الجملة دلالة خاصة .

٣١ . بين الطوسي أن للعموم غرضين أساسيين هما إطلاق الأحكام الشرعية ، والمبالغة وإرادة الكثرة كما وكيفا ، وأنّ للتخصيص أغراضاً أخرى منها الدلالة على شهرة المخصص وعلى شرفه ، و الدلالة على الترغيب ، وعلى الزجر والتهديد .

٣٢ . وأثبت أن للسياق بأنواعه أثرً بالغاً في تخصيص العام ، وفي تعميم الخاص ، وفي تقييد المطلق .

## المصادر والمراجع

القرآن الكريم.

(أ)

- التلاف النصرة في اختلاف نحاة الكوفة والبصرة: تأليف عبد اللطيف بن أبي بكر الشرجي الزبيدي (ت ٨٠٢هـ) ، تحقيق :الدكتور طارق الجنابي ، مكتبة النهضة العربية
- علم ، دار الشؤون المحاث في أصوات العربية : حسام سعيد النعيمي ، وزارة الثقافة والإعلام ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ١٩٩٨م .
  - 🛥 أبحاث ونصوص في فقه اللغة العربية: رشيد العبيدي ، بغداد ١٩٨٨م.
  - ابن جني عالم العربية : حسام سعيد النعيمي ، دار الشؤون الثقافية العامة ، الطبعة الأولى ، بغداد ١٩٩٠ م .
  - ابن قيم الجوزية وجهوده في الدرس اللغوي: طاهر سليمان حمودة ، دار الجامعات المصرية. الإسكندرية، ١٩٧٦ه.
    - ابن القيم وحسّه البلاغي في تفسير القرآن: عبد الفتاح لاشين، دار الرائد العربي، الطبعة الأولى، لبنان بيروت . ١٩٨٢م .
  - م أبنية الصرف في كتاب سيبويه: الدكتورة خديجة الحديثي، منشورات مكتبة النهضة ، الطبعة الأولى ، بغداد ١٣٨٥ه. ١٩٦٥م.
  - م أبو علي النحوي وجهوده في الدراسات اللغوية والصوتية : على جابر المنصوري ، الطبعة الأولى ، مطبعة الجامعة ، بغداد ١٩٨٧م .
- صالاتجاه العقلي في التفسير (دراسة في قضية المجاز قي القرآن عند المعتزلة): نصر حامد أبو زيد ، دار التنوير للطباعة والنشر ، الطبعة الأولى ،بيروت ١٩٨٢م .
- إتحاف فضلاء البشر في قراءات القراء الأربعة عشر: أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الغني الدمياطي (ت ١١١٧ه)، رواه وصححه وعلق عليه علي محمد الضباع، مطبعة عبد الحميد أحمد حنفي ، مصر ١٣٥٩ه . (صحح العنوان الدكتور عبد الرحمن مطلك الجبوري بعد وقوفه على نسخة من مخطوطة هذا الكتاب).
  - ص الإتقان في علوم القرآن: جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت ٩١١ه)، تحقيق: محمد أبي الفضل ابراهيم ، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة ، ١٩٧٥ .
- عبد القادر الدلالة النحوية واللغوية في استنباط الأحكام من آيات القرآن التشريعية : عبد القادر

- عبد الرحمن السعدي ، مطبعة الخلود ، الطبعة الأولى بغداد ١٩٨٦م .
- عه أثر القرآن في تطورالنقد العربي: محمد زغلول سلام ، دار المعارف ، القاهرة ١٩٥٢م .
- ع أثر اللسانيات في النقد العربي الحديث: توفيق الزيدي ، الدار العربية للكتاب ، ١٩٨٤م.
  - ه أثر النحاة في البحث البلاغي: عبد القادر حسين ، دار نهضة مصر للطبع والنشر ، القاهرة ١٩٧٥م .
- المحام كلّ وما عليه تدلّ : تقي الدين علي بن عبد الكافي السبكي (ت٢٥٦ه) ، تحقيق : د. طه محسن ، دار الشؤون الثقافية ، الطبعة الأولى ، بغداد ٢٠٠٠م .
  - علام النحو: ابراهيم مصطفى ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة الم 1909م .
  - مطبعة السعادة بمصر ، الطبعة الرابعة ، ١٣٨٢هـ ، ١٩٦٣م .
- عمل ارتشاف الضرب من لسان العرب: أبو حيان الأندلسي محمد بن يوسف (ت ٧٤٥ هـ) ، تحقيق: مصطفى أحمد النّماس ، الطبعة الأولى ١٩٨٤.
  - ص إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم ، المعروف بتفسير أبي السعود : محمد بن محمد العمادي أبو السعود (ت٩٥١هـ) دار إحياء التراث العربي ، بيروت .
  - الشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول:محمد بن علي الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ) على الشوكاني (ت ١٢٥٠هـ) تحقيق: شعبان محمد اسماعيل،دار السلام، مصر، الطبعة الأولى،١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- اساس البلاغة :جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري (ت ٥٣٨ه) ، دار صادر بيروت ١٩٧٩ م .
- الدكتور أحمد مطلوب، وكالة المطبوعات : الدكتور أحمد مطلوب، وكالة المطبوعات الكويت ، الطبعة الأولى .:
  - الماليب الطلب عند النحويين والبلاغيين: قيس اسماعيل الأوسى ، من منشورات وزارة التعليم العالى والبحث العلمي ، جامعة بغداد ، بيت الحكمة ١٩٨٨.
  - عمل أسباب اختلاف الفقهاء في الأحكام الشرعية: مصطفى ابراهيم الزلمي، الدار العربية للطباعة ، الطبعة الأولى ١٩٧٦م .
  - على بن أحمد الواحدي النيسابوري (ت٢٦٥ه) ، الطبعة الثانية ، مصطفى البابي الحلبي وأولاده ، مصر ١٩٦٨م .
  - 🕰 أسرار البلاغة: عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١ه) ، تعليق: أحمد مصطفى المراغي ،

- مطبعة الاستقامة ، القاهرة ١٩٣٢
- صأسرار التكرار في القرآن: محمد بن حمزة بن نصرالكرماني (ته)، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، دار الاعتصام القاهرة، الطبعة الثانية ١٣٩٦ه.
  - البيطار العربية : كمال الدين أبو البركات الأتباري (ت٧٧٥ه) ، تحقيق : محمد بهجة البيطار ، مطبعة الترقى، دمشق ١٣٧٧ه . ١٩٥٧م .
- عمر، منشورات جامعة طرابلس، الجمد مختار عمر، منشورات جامعة طرابلس، كلية التربية ١٩٧٣.
  - عبدالله والنظائر في القرآن الكريم: مقاتل بن سليمان (ت١٥٠ه) ، تحقيق: عبدالله محمود شحاته ،مطابع الهيأة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٧٥ه. ١٩٧٥م.
- ع أشتات مجتمعات في اللغة والأدب:عباس محمود العقاد ، دار المعارف ، مصر 197۳
  - الإشتقاق: أبو بكر محمد بن السري بن السراج (ت٣١٦ه) ، تحقيق :محمد صالح التكريتي ، مطبعة المعارف ، الطبعة الأولى ، بغداد ١٩٧٣م .
  - اشتقاق أسماء الله: أبو القاسم عبد الرحمن بن اسحاق الزجاجي (٣٧٧ه) ، تحقيق: عبد الحسين المبارك ، مطبعة النعمان ، النجف الأشرف ١٩٧٤م .
- صابح المنطق: أبو يوسف يعقوب بن اسحاق بن السكيت (ت٢٤٤ه) ، تحقيق: أحمد محمد شاكر وعبد السلام هارون ، دار المعارف ، مصر ، الطبعة الثالثة ١٩٧٠م .
- م إصلاح الوجوه والنظائر: الحسين بن محمد الدامغاني (ت٤٧٨ه) ، تحقيق : عبد العزيز سيد الأهل ، بيروت ١٩٧٠م .
  - ع الأصوات اللغوية: الدكتور ابراهيم أنيس، الطبعة الخامسة ، مكتبة الأنجلو المصرية القاهرة ١٩٥٧م.
    - صالأصوات والإشارات: أ.كندراتوف ، ترجمة: شوقي جلال ، الهيأة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٣م.
- الأصول: دراسة ابستمولوجية للفكر اللغوي عند العرب: تمام حسان ، الهيأة المصرية العامة للكتاب ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ١٩٨٨م .
- المعرفة بكر محمد بن أجمد بن أبي سهل السرخسي (ت٩٠٠ه) ، تحقيق: أبي الوفاء الأفغاني ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت لبنان ١٩٧٣م .
- صأصول الفقه: محمد أبو زهرة ، ملتزم الطبع والنشر دار الفكر العربي ، دار الثقافة العربية للطباعة ١٩٧٣ .

- ص أصول الفقه: الشيخ محمد الخضري ، دار الاتحاد العربي للطباعة ، الطبعة السادسة ، مصر ١٩٦٩
  - الأصول في النحو:أبو بكر بن السراج ، تحقيق: عبد الحسين الفتلي ، مؤسسة الرسالة، بيروت ١٤٠٧ . ١٩٨٧م .
    - على الأضداد : أبو بكر محمد بن الأنباري (ت٣٢٨ه) ، تحقيق : أبو الفضل ابراهيم ، الكويت ١٩٦٠م .
- عد ٢٠٦هـ)، مجلة اسلاميكا ، المجلد الخامس (ت بعد ٢٠٦هـ)، مجلة اسلاميكا ، المجلد الخامس ١٩٣١ م .
  - الأضداد في كلام العرب: أبو الطيب عبد الواحد بن علي اللغوي (ت ٥٦ه)، تحقيق : الدكتور عزة حسن ، دمشق ١٩٦٣ .
- ع الأضداد في اللغة: محمد حسين آل ياسين ، مطبعة دار المعارف ، الطبعة الأولى ، بغداد 1892هـ . ١٩٧٤م.
  - صأضواء على الدراسات اللغوية المعاصرة: نايف خرما، ضمن سلسلة كتب ثقافية الصادرة عن المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، الطبعة الثانية ١٩٧٩م.
  - الإعجاز البيائي للقرآن الكريم ومسائل نافع بن الأزرق: الدكتورة عائشة عبد الرحمن ، دار المعارف ،مصر ١٩٧١م .
  - عجاز القرآن والبلاغة النبوية: مصطفى صادق الرافعي ، راجعه وصححه وضبطه: محمد سعيد العريان ، مطبعة الاستقامة ، الطبعة السابعة ، القاهرة ١٩٦١م .
  - عراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم: أبو عبد الله الحسين بن أحمد المعروف بابن خالويه(ت ٣٧٠هـ)، منشورات دار الحكمة دمشق ،مطبعة دار الكتب المصرية ١٩٤١م.
  - عراب القرآن: أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل النحاس (ت ٣٣٨ه) ، تحقيق: زهير غازي زاهد ، مطبعة العاني ، بغداد ١٩٧٧م.
    - △ إعراب القراءات السبع وعللها وحججها:الحسين بن أحمد بن خالويه (ت٣٧٠ه)، تحقيق :الدكتور عبد الرحمن العثيمن ، مطبعة المدني ، المؤسسة السعودية بمصر ، الطبعة الأولى ١٩٩٢م .
      - ص الأعلام: خير الدين الزركلي، المطبعة العربية ، الطبعة الثالثة ، بيروت ١٣٨٩ هـ . ١٩٦٩م .
  - الشيعة : السيد محسن الأمين ، تحقيق: حسن الأمين ، الطبعة الثانية ، مطبعة عيان الشيعة :

- الإنصاف ، بيروت ١٩٦٣، م.
- عبد الرخمن بن محمد الأنباري أبو البركات كمال الدين عبد الرخمن بن محمد الأنباري (ت٥٧٧هـ) ،تحقيق :سعيد الأفغاني ،دار الفكر ،بيروت ، الطبعة الثانية ١٩٧١م .
- الألسنية التوليدية التحويلية وقواعد اللغة العربية (الجملة البسيطة):ميشال زكريا، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، الطبعة الأولى ١٩٨٣م .
- الألسنية التوليدية التحويلية (النظرية اللسانية): الدكتورميشال زكريا،المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٢م .
- الألسنية العربية: ريمون طحان ، دار الكتاب اللبنابي ، الطبعة الأولى ، بيروت ١٩٧٢.
- الألسنية (علم اللغة الحديث) المبادئ والأعلام: ميشال زكريا ، بيروت ، الطبعة الثانية المادية ال
  - الألفاظ المترادفة :أبو الحسن علي بن عيسى الرماني (ت٣٤٨ه) ، اعتنى بشرحه والتزم طبعه :محمد محمود الرفعي ، مصر ، د.ت .
- الموسوي ، تحقيق: محمد أبي الفضل ابراهيم ، دار إحياء الكتب العربية ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ، الطبعة الأولى، مصر ١٩٥٤م .
- عبد الغفور الحديثي ، مطبعة العانى ، بغداد ١٩٧٥ .
- ص الإنباء بما في كلمات القرآن من أضواء: محمد جعفر الكرباسي، مطبعة الآداب ، النجف ١٩٨٧م .
  - △ الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به:القاضي أبو بكر بن الطيب الباقلاني (ت٣٠٠ه) ، تحقيق وتعليق وتقديم: محمد زاهد بن الحسن الكوثري ، مؤسسة الخانجي للطباعة والنشر ، مطبعة السنة المحمدية ،الطبعة الثانية مصر ١٣٨٢ه. ١٩٦٣م.
  - الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين:أبو البركات الأنباري (ت٥٧٧هـ) تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، د.ت،
  - ه أنوار التنزيل وأسرار التأويل: البيضاوي (ت ٧٩١هـ) تحقيق: عبد القادر عرفات العشا حسونة، دار الفكر بيروت ١٩٩٦ه.
    - ع أوزان الفعل ومعانيها :هاشم طه شلاش ، مطبعة الآداب، النجف الأشرف ١٩٧١م.

- عدالله جمال الدين بن يوسف بن عبدالله جمال الدين بن يوسف بن هشام الأنصاري(ت٧٦١هـ) ، دار الجيل ، الطبعة الخامسة ، بيروت ١٩٧٩م .
  - ص الإيضاح في علل النحو: أبو القاسم الزجاجي (ت ٣١١ه) ، تحقيق : مازن المبارك ، دار النفائس ، الطبعة الرابعة ١٩٨٢م .
- عبد الرحمن المعروف بالخطيب القزويني (١٣٩هـ) ، شرح وتعليق وتتقيح: الدكتور محمد عبد الرحمن المعروف بالخطيب القزويني (١٣٩هـ) ، شرح وتعليق وتتقيح: الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي ، الطبعة الخامسة ، دار الكتاب اللبناني ، بيروت ١٤٠٠هـ ، ١٩٨٠م.
- البحث النحوي عند الأصوليين: الدكتور مصطفى جمال الدين ، دار الرشيد للنشر ، بغداد ١٩٨٠م .
- ص البحر المحيط (تفسير القرآن الكريم): أبو حيان الأندلسي (ت٥٤٥ه) ، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر ،الطبعةالثانية ١٩٧٨م .
  - عبدوث لغوية: الدكتورأحمد مطلوب ، دار الفكر للنشر والتوزيع ، الطبعة الأولى ١٩٨٧م عبد بحوث ومقالات في اللغة: الدكتور رمضان عبد التواب ، الطبعة الأولى ، مطبعة المدني ، مصر ١٤٠٣ه. ١٩٨٢م.
    - عبدائع الفوائد: أبو عبدالله محمد بن أبي بكر الدمشقي المعروف بابن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه)، عني بتصحيحه ومقابلة أصوله والتعليق عليه: إدارة الطباعة المنيرية، القاهرة، د.ت.
    - البرهان في أصول الفقه: أبو المعالي عبد الملك بن عبدالله بن يوسف الجويني (ت٤٧٨ه) ، حققه وقدم له: الدكتور عبد العظيم محمود الديب ، دار الوفاء للطباعة والنشر والتوزيع ،القاهرة ،الطبعة الرابعة ١٩٩٧م .
    - البرهان في علوم القرآن: بدر الدين محمد بن عبدالله الزركشي (ت ٢٩٤ه) ،تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم، دار المعرفة، بيروت ١٣٩١ه. ١٩٧٢م.
    - البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن: كمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم الزملكاني (ت ٢٥١ه) ، تحقيق: الدكتورة خديجة الحديثي والدكتور أحمد مطلوب ، مطبعة العاني بغداد ، الطبعة الأولى ١٩٧٤م .
    - على بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (ت٧١٨هـ) ، تحقيق : محمد على النجار ، القاهرة ١٩٦٩م .

- عبد الوعاة في طبقات اللغويين والنحاة: عبد الرحمن بن جلال الدين السيوطي (ت ٩١١هـ) ، تحقيق : محمد أبو الفضل ابراهيم ، المكتبة العصرية ، بيروت ، د . ت .
  - البلاغة العربية ، قراءة أخرى : محمد عبد المطلب ، الشركة المصرية العالمية للنشر ، القاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٩٧م .
- البلاغة القرآنية في تفسير الزمخشري وأثرها في الدراسات البلاغية: محمد حسنين أبو موسى ، دار الحمامي للطباعة ، مصر (د.ت) .
  - عد البلاغة والأسلوبية: محمد عبد المطلب ، الهيأة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٤م.
- البلغة في الفرق بين المذكر والمؤنث: أبو البركات الأنباري (ت٥٧٧ه) ، تحقيق وتقديم: الدكتور رمضان عبد التواب ، مطبعة دار الكتب ١٩٧٠ .
  - البناء الصوتي في البيان القرآني: محمد حسن شرشر، دار الطباعة المحمدية، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
    - البنى النحوية: نوام جومسكي: ترجمة الدكتور يوئيل يوسف عزيز ، مراجعة مجيد الماشطة ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٩٨٧م .
      - عبنية العقل العربي: محمد عابد الجابري ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٦م .
    - عجاز القرآن (ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن): أبو سليمان أحمد بن محمد الخطابي (ت٣٣٨ه)، تحقيق: محمد خلف ومحمد زغلول سلام، دار المعارف مصر، د.ت.
    - البيان في غريب إعراب القرآن: أبو البركات كمال الدين عبد الرحمن بن محمد بن الأنباري (ت٧٧٥ ه) ، تحقيق: الدكتور طه عبد الحميد ومراجعة مصطفى السقى ، دار الكتاب العربي للطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٦٩م .
- عبد السلام البيان والتبيين: أبو عثمان عمرو بحر الجاحظ (ت ٢٥٥ه) ، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون ، مؤسسة الخانجي ، مطبعة السعادة ، القاهرة ، الطبعة الثالثة ، د. ت .

#### **(ت**)

- ص تأثير التفكير الديني في البلاغة العربية:الدكتور مهدي صالح السامرائي، دمشق ،المكتب الإسلامي ، الطبعة الأولى ١٩٧٧م .
  - عبد الله بن مسلم بن قتيبة (٢٧٦ه) ، شرح وتحقيق : السيد أحمد صقر ، دار احياء الكتب العربية ، مطبعة عيسى البابي الحلبي د .ت .

- عن تاج العروس من جواهر القاموس : محب الدين أبي الفيض محمد بن مرتضى الزبيدي (ت٥٠١هـ) ، دار صادر ، بيروت١٣٨٦ هـ ١٩٦٦م .
  - عند تاريخ آداب اللغة العربية : جرجي زيدان ، تعليق ومراجعة : الدكتور شوقي ضيف ، دار الهلال ۱۹۵۷ م .
  - عبد الرحمن بن خلدون المغربي (ت ه) ، دار القلم بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٧٨م .
    - عمان ١٩٧٦م . الدكتورنهاد موسى ، المؤسسة الصحفية الاردنية ، عمان ١٩٧٦م .
- التبصرة والتذكرة :أبو محمد عبد الله بن علي بن اسحاق الصيمري (من نحاة القرن الرابع الهجري) ، تحقيق : فتحي أحمد مصطفى ، دار الفكر ، دمشق ، الطبعة الأولى ١٩٨٢م .
  - على محمد التبيان في إعراب القرآن: أبو البقاء العكبري (ت٦١٦ه) ،تحقيق: على محمد البجاوي، دار إحياء الكتب العربية، د.ت.
  - على التبيان في أقسام القرآن : محمد بن أبي بكر أيوب بن قيم الجوزية (ت ٧٥١ه) ، دار الفكر ، د.ت .
  - التبيان في تفسير القرآن: أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت ٢٠٠ه) ، تحقيق وتصحيح: أحمد شوقي الأمين وأحمد حبيب قصير ، المطبعة العلمية ومطبعة النعمان ، النجف ١٩٦٥ . ١٩٥٧م .
    - التبيين عن مذاهب النحويين البصريين والكوفيين: أبو البقاء العكبري ، تحقيق الدكتور عبد الرحمن العثيمن ، بيروت ، دار الغرب الاسلامي ، الطبعة الأولى ١٩٦٨م .
- التحرير والتنوير: تأليف الشيخ محمد الطاهر بن عاشور ، الدار التونسية للنشر ، تونس
   ١٩٨٤م .
- 🖎 الترادف في اللغة: حاكم مالك لعيبي ، دار الحرية للطباعة ودار الرشيد للنشر ١٩٨٠م .
- ص تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد: جال الدين محمد بن عبدالله بن مالك ، تحقيق: محمد كامل بركات ، دار الكاتب العربي للطباعة والنشر ، القاهرة ١٣٨٧هـ ١٩٦٧م.
  - ص التشبيهات القرآنية والبيئة العربية:واجدة الاطرقجي ، منشورات وزارة الثقافة والفنون ، دار الحرية للطباعة ، بغداد ۱۹۷۸م .
- ص التشكيل الصوتي في اللغة العربية ، فونولوجيا العربية :الدكتور سلمان العاني ، ترجمة : الدكتور ياسر الملاح ،الطبعة الأولى ، السعودية . جدة ١٩٨٣م .

- ص تصحیح الفصیح: عبدالله بن جعفر بن درستوبه (ت۳٤٧ه) ، تحقیق: عبدالله الجبوري، مطبعة الارشاد، بغداد ۱۹۷٥م.
- التصريف الملوكي: أبو الفتح عثمان بن جني (ت٣٩٢ه) ، تحقيق: محمد سعيد بن مصطفى النعسان ، تعليق: أحمد الخاني ومحيي الدين الجراح ، دار المعارف ، دمشق ، الطبعة الثانية ١٣٩٠هـ . ١٩٧٠م .
- ص التصور اللغوي عند الأصوليين: الدكتور السيد أحمد عبد الغفار، شركة مكتبات عكاظ للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٤٠١ه. ١٩٨١م.
- التضاد في ضوع اللغات السامية دراسة مقارنة: ربحي كمال ،دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت ١٩٧٥م .
- على تطور البحث الدلالي دراسة في النقد البلاغي واللغوي: الدكتور محمد حسين الصغير، بغداد دار الكتب العلمية ١٩٨٨م.
  - ص تطور تفسير القرآن ،قراءة جديدة : الدكتور محسن عبد الحميد ،مديرية دار الكتب للطباعة والنشر ، جامعة الموصل ١٩٨٩م .
- التطور الدلالي بين لغة الشعرالجاهلي ولغة القرآن الكريم ،دلااسة دلالية مقارنة: عودة خليل أبو عودة ، مكتبة المنار ، الطبعة الأولى ، الأردن . الزرقاء ١٤٠٥ . ١٩٨٥ م
  - التطور اللغوي: مظاهره وعلله وقوانينه: رمضان عبد التواب ، نشر مكتبة الخانجي بالقاهرة ، ودار الرفاعي بالرياض ، الطبعة الثانية ١٩٩٠ م.
  - التطور اللغوي والتاريخي: ابراهيم السامرائي ، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع ، الطبعة الثانية ١٩٨١ .
    - عد التعبير القرآني: الدكتور فاضل السامرائي ، دار الكتب ، الموصل ١٩٨٨ م .
    - التعريفات: لأبي الحسن علي بن محمد بن علي الجرجاني المعروف بالسيد الشريف (ت٨١٦هـ)، دار الشؤون الثقافية العامة، بغداد ١٩٨٦م.
  - عند تفسير أسماء الله الحسنى: أبو اسحاق ابراهيم بن محمد الزجّاج (ت ٣١١ه) ، تحقيق : أحمد يوسف الدقاق ، دار الثقافة العربية ، دمشق ١٩٧٤م .
    - ص التفسير البياني للقرآن الكريم: عائشة عبد الرحمن (بنت الشاطيء) ، دار المعارف بمصر ١٩٦٢م
- ص تفسير غريب القرآن: أبو محمد عبدالله مسلم بن قتيبة ، تحقيق: السيد أحمد الصقر ، دار الكتب العلمية ، بيروت . لبنان ١٣٩٨هـ . ١٩٧٨م .

- عمر بن كثير الدمشقي (ت٤٧٧ه) ، دار الفكر بيروت ١٤٠١ه. . دار الفكر بيروت ١٤٠١ه.
- □ تفسير القرآن العظيم المسمّى: أولى ما قبل في آيات التنزيل: رشيد عبد الكريم الخطيب الموصلّى الموصلّ، ١٩٧٢.
  - التفسير القيم: ابن القيم الجوزية (ت ٧٥١هـ) ،جمعه محمد أوس الندوي ، مطبعة السّنة المحمدية ١٩٤٩م.
  - التفسير الكبير: الإمام الفخر الرازي (ت٢٠٦هـ) ، دار إحياء التراث العربي ، الطبعة الرابعة ، بيروت . لبنان ٢٠٠١م .
  - □ تفسير مجاهد بن جبر المخزومي (ت٤٠١هـ) ، تحقيق : عبد الرحمن الطاهر محمد السورتي ، المنشورات العلمية بيروت .
- ص تفسير مفردات ألفاظ القرآن الكريم: مجمع البيان الحديث: سميح عاطف الزين ، الشركة العالمية للكتاب ، دار الكتاب العالمي ، الطبعة الثالثة ١٩٩٤م.
- 🖎 التفسير والمفسرون : محمد حسين الذهبي ، دار الكتب الحديثة ، الطبعة الأولى ١٩٦١م.
  - △ التفكير البلاغي عند العرب: أسسه وتطوره إلى القرن السادس حم ادي حمود، منشورات الجامعة التونسية، المطبعة الرسمية ١٩٨١م.
    - 🖎 التفكير الصوتي عند الخليل:
  - التفكير اللساني في الحضارة العربية: عبد السلام المسدّي ،الدار العربية للكتاب اليبيا. تونس ١٩٨١م .
  - التقفية في اللغة : أبو بشر اليمان بن أبي اليمان البندنيجي (ت٢٨٤ه) ،تحقيق : خليل ابراهيم العطية ، مطبعة العانى ، بغداد ١٩٧٦م .
    - ص تلخيص البيان في مجازات القرآن: الشريف الرضي (ت٤٠٦هـ) ،تحقيق: محمد عبد الغنى حسن ،دار إحياء الكتب العربية ، القاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٥٥ م .
  - التلخيص في علوم البلاغة : اللإمام جلال الدين محمد بن عبد الرحمن القزويني الخطيب (ت٩٣٩هـ)، ضبطه وشرحه الأديب عبد الرحمن البرقوقي، المطبعة الرحمانية بمصر ، الطبعة الثانية ١٩٣٢م.
    - عزة حسن ، دمشق ١٩٦٦ه . أبو هلال العسكري (ت بعد ٣٩٥ه) ، تحقيق :
    - عناوب حروف الجر في لغة القرآن: محمد حسن عواد ، دار الفرقان ، الطبعة الأولى

۱۹۸۲م .

- عماد الدين أبو الحسن عبد الجبار بن أحمد (ت٥٠٤هـ) ،دار النهضة الحديثة ، بيروت ، لبنان، د.ت .
- التنغيم اللغوي في القرآن الكريم: سمير ابراهيم وحيد العزاوي ، دار الضياء للنشر والتوزيع ، الطبعة الأولى ٢٠٠٠م.
- علامة التهافت : محمد بن أحمد بن محمد بن رشد (ت ه) ، تحقيق سليمان دينا ، دار المعارف ، مصر ، الطبعة الثانية ، ١٩٦٩م .
- عدر المعارف ، مصر ۱۹۲۱ م .
  - تهذيب الألفاظ: أبو يوسف يعقب بن اسحاق بن السكيت (ت٢٢٤هـ) ،كتاب مختصر تهذيب الألفاظ ،عني بطبعه وضبطه وتعليق فهارسه :لويس شيخو ،مطبعة الآباء اليسوعيين ، بيروت ١٨٩٧م ،
  - عبد النبي ، مراجعة محمد علي النجار ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، مطابع كل العرب بالقاهرة .

#### **(ث)**

عند المنطقة على المنطقة على المنطقة على المنطقة على المنطقة على المنطقة على المنطقة ا

#### (5)

- عن تأويل أي القرآن : أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠ه) ، دار الفكر ،بيروت ١٤٠٥ه.
- الجامع لأحكام القرآن: محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي (ت ٢٧١ه) ، تحقيق: أحمد عبد العليم البردوني ، دار الشعب ، القاهرة ، الطبعة الثانية ١٣٧٢ه.
- عند العرب:الدكتورماهر مهدي هلال ، البحث البلاغي والنقدي عند العرب:الدكتورماهر مهدي هلال ، دار الرشيد ، بغداد ۱۹۸۰م .
- علية المفردة القرآنية في كتب الإعجاز والتفسير: أحمد ياسوف ، دار المكتبي ،سورية الطبعة الأولى ١٩٩٤م .
  - عدالله أبو القاسم البغدادي (ت٥٨٥ه) ، ابن ناقيا عبدالله أبو القاسم البغدادي (ت٥٨٥ه) ،

- تحقيق: الدكتورأحمد مطلوب والدكتورة خديجة الحديثي ، دار الجمهورية بغداد ١٩٦٨م هنب، هنب، الجمل في النحو: أبو القاسم عبد الرحمن بن اسحق الزجاجي (٣٣٧ه) ،نشر: أبي شنب، باريس ١٩٥٧م.
  - △ جمهرة اللغة: أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد الأزدي البصري (ت٣٢١ه) ، طبعة بالأوفسيت ، دار صادر ، بيروت .
- عبد المنعم سيد عبد العال ، مكتبة الخانجي النعة العربية : عبد المنعم سيد عبد العال ، مكتبة الخانجي القاهرة ١٩٧٧م .
  - عدد الجنى الداني في حروف المعاني: حسن بن قاسم المرادي (ت٤٧٩هـ) ، تحقيق: طه محسن ، مؤسسة دار الكتب للطباعة والنشر ، جامعة الموصل ١٩٧٥م .
  - على الموسي (ت٥٤٨ه) ،مؤسسة الطبع الموسي (ت٥٤٨ه) ،مؤسسة الطبع والنشر في جامعة طهران ، الطبعة الثالثة ١٤١٢ه.
- ع جوانب من نظرية النحو: نوام جومسكي، ترجمة مرتضى جواد باقر، مطابع جامعة الموصل.
  - عدم جواهر الحسان في تفسير القرآن:عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي (ت٢٩هـ) مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت .
  - عشر الهجري) ، تحقيق: محمد جعفر الكرباسي ، مطبعة الآداب النجف ١٩٨٢م .
    - الخضري على شرح ابن عقيل: شمس الدين محمد بن مصطفى الخضري على شرح ابن عقيل: شمس الدين محمد بن مصطفى الخضري (ت ١٨٧٠م)، القاهرة ١٢٨٧ه.
    - صحاشية الصبان على شرح الاشموني على ألفية ابن مالك: محمد بن علي الصبان (ت ١٩٤٧هـ) ، مطبعة الاستقامة بالقاهرة ١٩٤٧م .
    - على المحبة في علل القراءات السبع: أبو علي الحسن بن أحمد الفارسي (٣٧٧هـ)، تحقيق: على النجدي ناصف وعبد الحليم النجار وعبد الفتاح شلبي ، القاهرة ١٩٦٥م .
      - عبد الحدود (ضمن المصطلح الفلسفي عند العرب): ابن سينا (ت٢٦٤ه) ، تحقيق عبد الأمير الأعسم ، مكتبة الفكر العربي ،بغداد١٩٨٤ م .
  - الحدود في النحو (ضمن رسالتان في اللغة): أبو الحسن علي بن عيسى الرماني ، تحقيق وتعليق وتقديم: ابراهيم السامرائي ، دار الفكر للنشر والتوزيع عمان ١٩٨٤م.

الحيوان : الجاحظ ، تحقيق وشرح: عبد السلام محمد هارون ، الطبعة الثالثة ، دار الكتاب العربي ، بيروت ١٩٦٩م .

(さ)

- الخصائص: أبو الفتح عثمان بن جني (ت٣٩٢ه) ، تحقيق: محمد علي النجار وآخرين ، عالم الكتب ، بيروت . لبنان (د .ت) .
  - عمد حسنين أبو موسى ، دار التضامن ، القاهرة ، الطبعة الثانية ١٩٨٠م .

(7)

- المعارف الإسلامية: نقله إلى العربية: أحمد الشنتناوي وآخرين ، مطبعة الاعتماد مصر ١٩٣٣م .
- عبد الحميد ، مطبعة الوطن العربي ، الدكتور محسن عبد الحميد ، مطبعة الوطن العربي ، بغداد ١٩٨٠م .
- علم اللغة: القسم الثاني: كمال محمد بشر ، مطابع دار المعارف بمصر، الطبعة الثانية ١٩٧١م .
  - عدراسات في فقه اللغة: صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، الطبعة الرابعة الرابعة من ١٩٧١م.
    - عدد السات في فلسفة النحو والصرف والرسم : مصطفى جواد ، مطبعة أسعد ، بغداد ١٩٦٨م .
      - على الماك في القرآن : السيد أحمد خليل ، دار النهضة العربية ، بيروت ١٩٦٩م .
  - عدنان محمد سلمان ، مطابع دار الحكمة للطباعة والنشر المجمد الطباعة والنشر ١٩٩١م .
- الدراسات اللغوية عند العرب إلى القرن الثالث: محمد حسين آل ياسين ، منشورات دار مكتبة الحياة بيروت ، لبنان ، الطبعة الأولى ١٩٨٠م .
  - الدراسات اللهجية والصوتية عند ابن جني :حسام سعيد النعيمي ، دار الرشيد للنشر ، بغداد ١٩٨٠م .
  - الدراسات النحوية واللغوية عند الزمخشري: فاضل صالح السامرائي ، مطبعة الإرشاد دار النذير ١٩٧١م.
    - عدراسة السمع والكلام: سعد مصلوح ،عالم الكتب ، القاهرة ١٩٨٠م .

- عدراسة الصوت اللغوي: أحمد مختار عمر، عالم الكتب ، القاهرة، الطبعة الأولى ١٩٧٦ م . عدراسة في المعاني والبديع : شفيع السيد ، مكتبة الشباب ، القاهرة ، د . ت .
- □ دراسة المعنى عند الأصوليين :طاهر سليمان حمودة ، الدار الجامعية للطباعة والنشر ،
   الاسكندرية ، مصر ١٩٨٣ م .
  - حص درة الغواص في أوهام الخواص: القاسم بن علي الحريري (ت١٦٥ه) ، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم ، دار نهضة مصر للطبع والنشر ، الفجالة القاهرة .
    - عدروس في الألسنية العامة: فردينان دي سوسير ، تعريب: صالح القرمادي ومحمد الشاوش ومحمد عجينة ، الدار العربية للكتاب ، طرابلس ، ليبيا ١٩٨٥م .
- الدكتور التصريف: القاسم بن محمد بن سعيد المؤدب(ت بعد ٣٣٨ه) ، تحقيق: الدكتور أحمد ناجي القيسي والدكتور حاتم صالح الضامن والدكتور حسين تورال ، مطبعة المجمع العلمي العراقي ١٤٠٧ه. ١٩٨٧م.
  - عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ) ، حققه وقدم له: الدكتورضوان الداية ،والدكتور فايز الداية ، مكتبة سعد الدين ، دمشق ، الطبعة الثانية ١٩٨٧م .
  - دلالات التراكيب دراسة بلاغية: محمد حسنيين أبو موسى ، مكتبة وهبة ، القاهرة ،
     الطبعة الأولى ١٩٩٧م .
  - عند المنافية الأولى ١٩٩٩م : بتول قاسم ناصر ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٩٩٩م .
- على المنطقة الألفاظ :الدكتور ابراهيم أنيس ، مكتبة الأنجلو المصرية ، الطبعة الخامسة ١٩٨٤م .
  - على طلبة قسم الدراسات القاها الدكتور مراد كامل على طلبة قسم الدراسات الأدبية واللغوية في القاهرة ١٩٦٣ م .
- الدلالة الزمنية في الجملة العربية: الدكتورعلي جابر المنصوري ، مطبعة الجامعة ، بغداد ١٩٨٤ .
  - عند العرب : الدكتورعبد الكريم مجاهد ، دار الضياء ١٩٨٥ م .
- صدور الكلمة في اللغة: ستيفن أولمان ، ترجمة:الدكتور كمال محمد بشر ، الطبعة العاشرة ، مكتبة الشباب ، القاهرة ١٩٨٦م .
  - عد ديوان الأدب :أبو ابراهيم اسحاق بن ابراهيم الفارابي (ت٣٥٠ه) ،تحقيق: د. أحمد مختار عمر ود. ابراهيم أنيس ، مطبعة الأمانة ، مصر ١٩٧٦م .
  - على الأعشى المرح وتقديم: مهدي محمد ناصر الدين دار الكتب العلمية البيروت المروت العلمية العلمية المروت المر

لبنان ۱۹۸۷م .

على المعارف على القيس ، تحقيق : محمد أبي الفضل ابراهيم ، دار المعارف ١٩٥٨ م .

عد ديوان أوس بن حجر بن مالك ، تحقيق وشرح : محمد يوسف نجم ، دار صادر ودار بيروت ١٩٦٠م .

عد ديوان الحطيئة ، بشرح ابن السكيت والسكري والسجستاني: نعمان أمين طه ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي الطبعة الأولى ١٩٥٨م .

عديوان دريد بن الصمة ، جمع وتحقيق وشرح : محمد خير البقاعي ، دار قتيبة ١٩٨١م هـ ديوان رؤية بن العجاج

الرمة غيلان بن عقبة العدوي ، تصحيح : كارلير هنري ، مطبعة كلية عمريج ١٩١٩م .

🕮 ديوان عدي بن زيد :

عديوان النابغة الذبياني ، تحقيق وشرح: كرم البستاني ، دار صادر ودار بيروت ، بيروت ١٩٦٣م .

(ذ)

الذريعة إلى تصانيف الشيعة : الطهراني أغا بزرك ، الجزء الثاني ، مطبعة الغري ، النجف ١٣٥٥ه .

على الرجال: تقي الدين الحسن بن علي بن داود (ت٧٠٧هـ) ، الطبعة الثانية ١٩٦٦م .

مرجال الطوسي: أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي ، تحقيق : محمد صادق بحر العلوم ، الطبعة الأولى ، المطبعة الحيدرية ، النجف الأشرف ١٩٦١م .

عدر سائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء: بطرس البستاني ، دار صادر للطباعة والنشر ١٩٧٥م.

ص الرسالة الرمزية في أصول الفقه: عادل فاخوري ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، بيروت ١٩٧٨م .

عمود المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني: شهاب الدين السيد محمود الآلوسي البغدادي (ت ١٢٧٠هـ) ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع.

على روضات الجنان : الجوانساري ، تحقيق : أسد الله اسماعيليان ، ايران ، قم ١٣٩٠ه . (ز)

ص الزاهر في معاني كلمات الناس: أبو بكر بن الأنباري ، تحقيق: حاتم الضامن ، دار المناهن عنه المنامن ، دار

- الشؤون الثقافية العامة وآفاق عربية ، الطبعة الثانية ١٩٨٩ م .
- الزينة في الكلمات الإسلامية: أبو حاتم أحمد بن حمدان الرازي (٣٢٢ه) ، عارضه بإصوله وعلق عليه: حسين فيضي الهمداني ، الطبعة الثانية ، مطابع دار الكتاب العربي بمصر ، القاهرة ١٩٥٧م .

#### (w)

- الساق على الساق في ما هو الفارياق : أحمد فارس الشدياق ، تقديم وتعليق : الشيخ نسيب وهيبة الخازن ، منشورات دار مكتبة الحياة ، بيروت ، د.ت .
- علم النحو: عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت ٩١١ه) ، تحقيق:مروان العطية ، الطبعة الأولى ، دار الهجرة ، دمشق ١٩٨٨م .
  - ص السبعة في القراءات: أبو بكر أحمد بن موسى بن العباس بن مجاهد (ت٣٢٤ه)، تحقيق: الدكتور شوقى ضيف، دار المعارف ١٩٧٢م.
  - على محاضرات في الصوت والمعنى: رومان ياكوبسون ، ترجمة: حسن ناظم ، وعلى حاكم صالح ،المركز الثقافي العربي ،بيروت الطبعة الأولى ١٩٩٤م .
- على سر صناعة الإعراب: أبو الفتح عثمان بن جني ، تحقيق: مصطفى السقا وآخرين ،الطبعة الأولى ، مطبعة مصطفى البابى ١٣٧٤هـ . ١٩٥٤م .
  - ص سر الفصاحة: أبو عبدالله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي (٤٦٦ه) ، شرح وتصحيح ، عبد المتعال الصعيدي ، مطبعة محمد علي صبيح ، ١٩٦٦م .
  - عبد الترمذي: أبو عيسى محمد بن سورة (ت٩٧٦ه ، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي مطبعة مصطفي البابي الحلبي ، الطبعة الأولى ، مصر ١٣٣٧ه.

#### (ش)

- عمر المعروف بابن الحاجب ، تحقيق: همان المعروف بابن الحاجب ، تحقيق: أحمد عثمان ، المكتبة المكبة ، مكة المكرمة ١٩٩٥م .
- عند العرف في فن الصرف: الشيخ أحمد الحملاوي ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده ، الطبعة السادسة عشر ، ١٩٦٥م .
- عد شذرات الذهب في أخبار من ذهب: ابن العماد الحنبلي (ت١٠٨٩ه) ، المكتب التجاري للطباعة والنشر ، بيروت ، د. ت.
  - على ألفية ابن مالك : بهاء الدين عبدالله بن عقيل العقيلي العقيلي الهمداني (ت٧٦٩هـ) ، تحقيق : محمد محيي الدين عبد الحميد الطبعة الثانية ،

- دار الفكر ، دمشق ١٩٨٥م .
- على ألفية ابن مالك: الأشموني (ت٩٢٩هـ) ، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد ، مطبعة السعادة ، مصر ، الطبعة الأولى ١٩٥٥م .
- مالك عنى بتصحيحه وتتقيحه:محمد بن سليم اللبابيدي، طهران ، ايران .
  - صشرح التصريح على التوضيح: الشيخ خالد بن عبد الله الأزهري (٩٠٥ه) ، دار إحياء الكتب العربية ، مطبعة الاستقامة ، مصر ، الطبعة الأولى ١٩٥٤م.
  - عصفور الاشبيلي ، تحقيق: صاحب أبو جناح ، دار الكتب للطباعة والنشر ، الموصل ١٩٨٠ م .
- عن شرح ديوان زهير بن أبي سلمى: لأبي العباس أحمد بن يحيي ثعلب ، نسخة مصورة عن مطبعة دار الكتب ، الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٦٢م .
  - عمر بن أبي ربيعة المخزومي: محمد محيي الدين عبد الحميد.
- عمر شافية ابن الحاجب: رضي الدين محمد بن الحسن الاسترابادي النحوي (ت٦٨٦هـ) ضبط وشرح: محمد نواف الحسن ومحمد الزقزاق ومحمد محيي الدين عبد الحميد، دار الكتب العلمية، بيروت. لبنان ١٣٩٥هـ. ١٩٧٥م.
- عبد الله بن يوسف بن عبدالله بن هشام الأنصاري ، تحقيق : محمد محيى الدين عبد الحميد ، د.ت .
- مشرح قطر الندى وبل الصدى: تصنيف: أبي محمد عبد الله جمال الدين عبدالله بن هشام الأنصاري(ت٧٦١ه)، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة، الطبعة الثامنة ١٩٦٠م.
  - شرح المفصل: يعيش بن علي بن يعيش (ت٦٤٣هـ) صححه وعلق عليه: مشيخة الأزهر، إدارة الطباعة المنيرية، مصر، د.ت.
- الشعر: أرسطو طاليس ، ترجمة وتحقيق: شكري عياد ، دار الكتاب العربي ، القاهرة الشعر : أرسطو طاليس ، ترجمة وتحقيق : شكري عياد ، دار الكتاب العربي ، القاهرة
- عن المعرب الأخطل برواية أبي عبد الله محمد بن العباس اليزيدي عن أبي سعيد السكري عن ابن الاعرابي ، نشربعناية الأب انطوان صالحاني اليسوعي ، دار المشرق ، المطبعة الكاثوليكية ، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية ١٩٨٦م .
  - صالشيخ الطوسى: حسن عيسى الحكيم ، الطبعة الأولى ، مطبعة الآداب ١٩٧٥ م .

- الصاحبي: لأبي الحسن أحمد بن فارس بن زكريا ، تحقيق : السيد أحمد صقر ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ، القاهرة د. ت .
- الصافي في تفسير كلام الله المولى محسن الملقّب بالفيض الكاشاني (ت ١٠٩١ه) ، دار المرتضى للنشر ، مشهد ، الطبعة الأولى .
- صالصحاح تاج اللغة وصحاح العربية :أبو نصر اسماعيل بن حماد الجوهري (ت٣٩٣ه) ، تحقيق : أحمد عبد الغفور عطار ،دار الكتاب العربي بمصر .
- صحيح ابن خزيمة : محمد بن إسحاق بن خزيمة أبو بكر السلمي النيسابوري ، (ت ٣١١هـ) ، تحقيق محمد مصطفى الأعظمى ، المكتب الإسلامي ، بيروت ١٩٧٠م .
  - صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري (ت ٢٦١هـ) ، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ، دار إحياء التراث العربى ، بيروت .
  - الصناعتين ،الكتابة والشعر:أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل العسكري (ت ٣٩٥ه)، تحقيق : علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل ابراهيم ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ١٩٧١م .
    - صالصيغ الزمنية في اللغة العربية :الدكتور مالك المطلبي ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ١٩٨٦م .

#### (<del>L</del>)

- على السبكي (ت ٧٧١ه) ، مطبعة الكبرى : تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي (ت ٧٧١ه) ، مطبعة الحلبي ، الطبعة الأولى ١٩٢٨م .
- علم طبقات المعتزلة: أحمد بن يحيى بن المرتضى (ت ه) ، تحقيق: سوسنة ديفلد . فكرز ، المطبعة الكاثوليكية ،بيروت ،١٩٦١ .
  - علي محمد عمر ، الطبعة الأولى ، مطبعة الاستقلال الكبرى ، مصر ١٣٩٢ه. علي محمد عمر ، الطبعة الأولى ، مطبعة الاستقلال الكبرى ، مصر ١٣٩٢ه. .
- علم طبقات المفسرين :جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي ، طبعة ليدن ١٨٨٣٩م. الطبيعة في القرآن الكريم : الدكتور كاصد ياسر الزيدي ، دار الرشيد للنشر ، بغداد ١٩٨٠م .
  - عدد الطراز المتضمن الأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز: يحيى بن حمزة بن إبراهيم

- العلوي (ت ٧٤٥هـ) ، منشورات مؤسسة النصر ، مهران ، طبع بمطبعة المقتطف بمصر ١٩١٤هـ . ١٩١٤م .
  - 🛥 الطريق إلى الله

(ظ)

- ع الظاهرة القرآنية:مالك بن نبي ، ترجمة:الدكتورعبد الصبور شاهين ،دار الفكر ١٩٦١ م. (ع)
  - العربية الفصحى، دراسة في البناء اللغوي: هنري فليش ، تعريب وتحقيق وتقديم :عبد الصبور شاهين ، مكتبة الشباب ،القاهرة ، الطبعة الثانية ١٩٩٧م .
  - عروس الأفراح: بهاء الدين السبكي (ضمن شروح التلخيص) ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ، مصر ، د.ت .
- العقل ، فهم القرآن :الحارث المحاسبي (ت٢٣٤هـ) ،تحقيق :حسين القوتلي، دار الفكر، بيروت ١٩٧١م .
- علم أصول الفقه:عبد الوهاب محمد خلاف ، دار العلم الحديث، الطبعة العاشرة ١٩٧٢م .
  - علم الأصوات: برتيل مالمبرج: تعريب ودراسة: الدكتورعبد الصبور شاهين، مطبعة التقيّم، القاهرة، مصر ١٩٨٥م.
  - علم الأصوات العام . أصوات اللغة العربية : الدكتور بسام بركة ،مركز الإنماء القومي ، بيروت ١٩٨٨م .
  - علم البيان : الدكتور عبد العزيز عتيق ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت ١٩٧٢م .
  - علم الدلالة: أحمد مختار عمر، دار العروبة للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ١٩٨٢م.
  - علم الدلالة: بالمر، ترجمة عبد المجيد الماشطة، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، الجامعة المستنصرية ١٩٨٥م.
    - علم الدلالة: بيارغيرو ، ترجمة: انطوان أبو زيد ، الطبعة الأولى ، منشورات عويدات (بيردن . باريس) ، بيروت ١٩٨٦م .
- علم الدلالة: جون لاينز، ترجمة: مجيد عبد الحليم الماشطة، وحليم حسين فالح وكاظم حسين باقر، مطبعة جامعة البصرة ،البصرة ،١٩٨٠م.
  - علم الدلالة ، أصوله ومباحثه في الثراث العربي: منقور عبد الجليل ، من منشورات اتحاد الكتاب العرب ، دمشق ٢٠٠١

- علم الدلالة دراسة وتطبيقا : الدكتورة نور الهدى لوشن ، منشورات جامعة قار يونس ، بنغازي ، الطبعة الأولى ١٩٩٥م .
  - علم الدلالة العربي: فايز الداية ، ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر ١٩٨١م .
- علم الدلالة العربي، النظرية والتطبيق دراسة تاريخية تأصيلية نقدية: الدكتور فايزالداية ، الطبعة الأولى ١٩٨٥ .
  - علم اللغة : على عبد الواحد وافي ، دار نهضة مصر للطبع والنشر ، الطبعة السابعة المابعة . 1950م .
  - علم اللغة الاجتماعي عند العرب: الدكتورهادي نهر، ساعدت الجامعة المستنصرية على نشره ،الطبعة الأولى ١٩٨٨م .
- علم اللغة بين التراث والمعاصرة: الدكتور عاطف مدكور ، دار الثقافة للنشر والتوزيع ، القاهرة ۱۹۸۷م .
- علم اللغة بين التراث والمناهج الحديثة: الدكتورمحمود فهمي حجازي ، الهيأة المصرية العامة للتأليف والنشر ١٩٧٠م .
- علم اللغة بين القديم الحديث : عبد الغفار حامد هلال ، مطبعة الجبلاوي ، الطبعة الثانية ١٩٨٦م .
  - علم اللغة العام: فردينان دي سوسير ،ترجمة: الدمتور يؤيل يوسف عزيز ، مراجعة النص العربي ، الدكتور مالك يوسف المطلبي ، دار الكتب للطباعة والنشر ، الموصل ١٩٨٨م.
  - علم اللغة العربية ، مدخل تاريخي مقارن في ضوع التراث واللغات السامية : الدكتور محمود فهمي حجازي ، وكالة المطبوعات ، الكويت ١٩٧٣م .
    - علم اللغة المبرمج، الأصوات والنظام الصوتي: الدكتوركمال ابراهيم البدري، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة الثانية ١٩٨٨ .
  - 🚓 علم اللغة ،مقدمة للقارئ العربي:الدكتورمحمود السعران،دار المعارف بمصر ١٩٦٢م.
    - 🖎 عوامل التطور اللغوي : الدكتور أحمد عبد الرحمن حماد ، بيروت ١٩٨٣م .
    - عد العين: أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت٥٧٥هـ) ، تحقيق: مهدي المخزومي وابراهيم السامرائي ، دار الرشيد ، وزارة الثقافة والإعلام ، بغداد ١٩٨١م .

(غ)

- عريب الحديث: أبو عبيد القاسم بن سلام الهروي (ت٢٢٤ه) ، تحقيق: محمد عبد المعيد خان ، دار الكتاب العربي ،بيروت ،الطبعة الأولى ١٣٩٦ه.
  - عريب الحديث :عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري ،تحقيق الدكتور عبدالله الجبوري، مطبعة العاني ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٣٩٧ه .

#### **(ف**)

- الفائق في غريب الحديث: جار الله محمود بن عمر الزمخشري (ت٥٣٨ه) ،تحقيق:علي محمد البجاوي ومحمد أبو الفضل ابراهيم ، دار المعرفة ، الطبعة الثانية ، لبنان.
- الفروق في اللغة: أبو هلال العسكري (ت بعد ٣٩٥هـ) ، دار الآفاق الجديدة ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٧٣ .
- صفول في فقه العربية: رمضان عبد التواب ، دار الحمامي للطباعة ، القاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٧٣م .
- الفصيح: أبو العباس ثعلب ، تحقيق ودراسة: الدكتور صبيح التميمي ، دار الشهاب ، الجزائر ١٩٨٥م .
  - الفعل زمانه وأبنيته: الدكتور ابراهيم السامرائي ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، الطبعة الثانية ١٤٠٠ه. ١٩٨٠م .
- علت وأفعلت : أبو حاتم السجستاني (ت ٢٥٥ه) ، حققه ودرسه : الدكتور خليل ابراهيم العطية ١٩٧٩م .
  - فقه اللغة: على عبد الواحد وافى ، لجنة البيان العربى ، الطبعة السادسة ١٩٦٨م .
  - عند اللغة العربية : كاصد ياسر الزيدي ، مديرية دار الكتب للطباعة والنشر ، جامعة الموصل ١٩٨٧م .
  - عند الطباعة وخصائص العربية : محمد المبارك ، دار الفكر للطباعة والنشر ، الطبعة السابعة ١٩٨١م .
- عبد الملك بن محمد الثعالبي (ت٢٩٥ه)، مطبعة الاستقامة ، القاهرة ١٩٥٩م .
- ص فلسفة اللغة العربية: عثمان أمين ، الدار المصرية للتأليف والترجمة ، المكتبة الثقافية ، القاهرة ١٩٦٥م .
- ص الفلسفة اللغوية والألفاظ العربية :جرجي زيدان ، مراجعة وتعليق : الدكتور مراد كامل ،

- دار الحداثة للطباعة والنشر والتوزيع ، الطبعة الثانية ١٩٨٢م
- الفهرست: أبو جعفر محمد بن الحسن الطوسي ، المطبعة الحيدرية ، النجف ، الطبعة الثانية ١٩٦١م .
  - عباس أبو السعود ، دار المعارف مصر ١٩٧١ م .
  - عنى ظلال القرآن :سيد قطب ، دار إحياء التراث العربي ، الطبعة السابعة ، بيروت لبنان ١٤٠٦ هـ . ١٩٧١م .
    - علم اللغة العام: عبد الصبور شاهين ، مكتبة الشباب ١٩٨٤م .
- عمان اللغة وقضايا العربية : سميح أبو مغلي ، دار مجدلاوي للنشر والتوزيع ، عمان الأردن ١٩٨٧م .
  - عند الله الما الما العربية : الدكتور ابراهيم أنيس ، القاهرة ، الطبعة الرابعة ١٩٧٣م .
- عن النحو العربي قواعد وتطبيق : الدكتورمهدي المخزومي ، دار الرائد العربي ، الطبعة الثانية ، بيروت . لبنان ١٤٠٦هـ . ١٩٨٦م .
- عن في النحو العربي نقد وتوجيه: الدكتور مهدي المخزومي ، منشورات المكتبة العصرية ، صيدا بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٦٤م .

#### (ق)

- ص قاموس اللسانيات مع مقدمة في علم المصطلح: الدكتور عبد السلام المسدي ، الدار العربية للكتاب ، ليبيا . تونس (مشترك) ١٩٨٤م .
  - القاموس المحيط والقابوس الوسيط في اللغة: مجد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي (ت٨١٧هـ) ، دار العلم للجميع ، بيروت، لبنان ، د.ت .
- القرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية: عبد العال سالم مكرم، دار المعارف ، مصر ١٩٦٨م .
- ص القرآن والتفسير: عبدالله محمود شحاتة ، الهيأة المصرية العامة للكتاب القاهرة ١٩٧٤م . (ك)
- الكافية في النحو: جمال الدين أبو عمرعثمان بن عمرالمعروف بابن الحاجب (ت ٢٤٦ه)، شرح رضي الدين الاسترابادي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، الطبعة الثانية ١٩٧٩م .
- الكامل في التاريخ: ضياء الدين نصر الله بن محمد المعروف بابن الأثير (ت٦٣٧هـ) عند الكامل في اللغة والأدب:أبو العباس المبرد (ت ٢٨٥هـ) ، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم،

- دار نهضة مصر للطبع والنشر (د.ت) .
- الكتاب: سيبويه أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر (ت١٨٠ه) ، تحقيق: عبد السلام هارون ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، الطبعة الثانية ١٩٨٣م.
- عبيد القاسم من كلام العرب وما اشتبه في اللفظ واختلف في المعنى: أبو عبيد القاسم بن سلام (ت٢٢٤هـ) ، دار الرائد العربي ، بيروت . لبنان ١٩٨٣م .
  - ➡ كتاب التفسير: أبو النضر محمد بن مسعود بن عياش المعروف بالعياشي(ت ٣٤٠هـ)،
     ➡ تعليق وتحقيق: الحاج السيد هاشم الرسولي المحلاتي، قم ١٣٨٠ه.
  - كتاب الممدود والمقصور :أبو علي الفارسي : تحقيق ودراسة أحمد عبد المجيد هريدي ،
     جامعة القاهرة ، الآداب ١٩٧٢م .
    - الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل: أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت لبنان د.ت .
    - △ كشف السرائر في معنى الوجوه والأشباه والنظائر: ابن العماد (ت٨٨٧هـ) ، تحقيق ودراسة: فؤاد عبد المنعم أحمد والدكتور محمد سليمان داود ، مؤسسة شباب الجامعة ، الجامعة الاسكندربة ١٩٧٧م .
    - الكشف عن وجوه القراءات وعللها وحججها: أبو محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت هـ)، تحقيق: الدكتور محيي الدين رمضان ن ، مطبعة مؤسسة الرسالة ، ١٩٨١م.
      - علام العرب: من قضايا اللغة العربية: حسن ظاظا ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ١٩٧٦م .
- الكليات (معجم في المصطلحات والفروق اللغوية): أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي (ت ١٩٩١ه)، قابله على نسخة خطية وأعده للطبع ووضع فهارسه الدكتور عدنان درويش ومحمد المصري، مؤسسة الرسالة، الطبعة الرابعة ١٩٩٨م.

(J)

- اللهات: أبو القاسم عبد الرحمن بن اسحاق الزجاجي (ت٣٣٧ه) ، تحقيق: الدكتور مازن المبارك ، المطبعة الهاشمية ، دمشق ١٩٦٩م .
- اللامات: الدكتور عبد الهادي الفضلي ، دار القلم ، بيروت. لبنان ، الطبعة الأولى ١٩٨٠م .
- علياب النقول في أسباب النزول: جلال الدين السيوطي ، ملحق بكتاب تفسير فاتحة الكتاب

- : الشيخ محمد عبدة ، دار التحرير ، القاهرة ١٣٨٢ه .
- الحديثة عبد العزيز مطر ،الدار القومية للطباعة الحديثة عبد العزيز مطر ،الدار القومية للطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٦٦م .
  - المان العرب: جمال الدين بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري (ت ٧١١ه) ، دار صادر ، بيروت، الطبعة الأولى .
  - الطبعة الأولى ١٣٣٠ه . هاب الدين بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٣ه) ، حيدر آباد الدكن ،
  - اللسانيات واللغة العربية:نماذج تركيبية ودلالية ، الدكتور عبد القادر الفاسي الفهري ، الطبعة الأولى ، دار توبقال للنشر ، الدار البيضاء ١٩٨٥م .
  - اللغة: جوزيف فندريس ، تعريب عبد الحميد الدواخلي ومجمد القصاص ، مكتبة الأنجلو المصرية ، مطبعة لجنة البيان العربي ١٩٥٠م .
- اللغة العربية عبر القرون: محمود فهمي حجازي ، دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة العربية عبر القرون : محمود فهمي حجازي ، دار الثقافة للطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٧٨م .
  - اللغة العربية معناها ومبناها: الدكتور تمام حسان ، مطابع الهيأة المصرية العامة ، القاهرة ١٩٧٣م .
    - صاللغة والفكر :نوري جعفر المادي الما
- اللغة والمجتمع: علي عبد الواحد وافي ، دار احياء الكتب العربية ، عيسى البابي الحلبي ، الطبعة الثانية ١٩٥٢م.
  - على اللغة والمجتمع : رأي ومنهج : محمود السعران ، دار المعارف مصر ، الطبعة الثانية 1978 م .
- اللغة والمعنى والسياق :جون لاينز ، ترجمة : الدكتور عباس صادق الوهاب ، مراجعة : الدكتور يوئيل عزيز ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ١٩٨٧م .
  - 🖎 اللغة والنحو بين القديم والحديث: عباس حسن ،دار المعارف ، مصر ١٩٦٦م .
    - 🕰 لغويات : عبده عبد العزيز قلقيلة ، مكتبة الأنجلو المصرية،مصر ١٩٧٧م .
  - ه اللمع في أصول الفقه: أبو اسحاق ابراهيم بن علي الشيرازي (ت٤٧٦هـ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٨٥م .
- اللمع في العربية: أبو الفتح عثمان بن جني ، تحقيق: حامد المؤمن ، مطبعة العاني ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٩٨٢م .

- عبده الراجحي ،دار المعرفة الجامعية ،الإسكندرية ١٩٩٦ م.
- المكرمة ، الطبعة الثانية ١٩٧٩م .

(م)

- عبد المبرد، بعناية عبد العزيز الميمنى ، المطبعة السلفية ومكتبتها ، القاهرة ١٣٥٠ه.
- علم اللغة واللسانيات: رشيد العبيدي ، دار الشؤون الثقافية العامة ، بغداد ، الطبعة الأولى ٢٠٠٢م .
- المباحث اللغوية في العراق: محاضرات ألقاها الدكتور مصطفى جواد على طلبة قسم الدراسات الأدبية واللغوية ١٩٥٥م، مطبعة لجنة البيان العربي.
  - المبين في شرح ألفاظ الحكماء والمتكلمين (ضمن المصطلح الفلسفي عند العرب): الآمدي ، تحقيق :عبد الأمير الأعسم ،مكتبة الفكر العربي ،بغداد ١٩٨٤م .
- المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر: ضياء الدين نصر الله بن محمد المعروف بابن الأثير (ت٦٣٧ه) ، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي ١٩٣٩م .
  - عمل المجاز في البلاغة العربية : مهدي صالح السامرائي ، دار الدعوة ، سورية ، الطبعة الأولى ١٩٧٤م .
  - مجاز القرآن : ابو عبيد معمر ابن المثنى التيمي (ت ٢١٠ه) ، تحقيق وتعليق: محمد فؤاد سزكين ، مكتبة الخانجي ، دار الفكر ، الطبعة الثانية ١٩٧٠م .
    - المجاز وأثره في الدرس اللغوي: الدكتور محمد بدري عبد الجليل ، دار الجامعات المصرية ١٩٧٥م .
- مجالس ثعلب: أبو العباس أحمد بن يحيى ، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، الطبعة الثالثة ، دار المعارف ، مصر ١٩٦٠م .
  - عجمع الأمثال: أبو الفضل أحمد بن النيسابوري الميداني (١٨هه) ، منشورات دار مكتبة الحياة ،بيروت ،لبنان ، د.ت . .
  - مجمع البيان في تفسير القرآن: أمين الدين أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي (ت٥٤٨ه)، بيروت، دار احياء التراث العربي ١٣٧٩ه.

- مجموعة تفسير شيخ الإسلام ابن تيمية (صححه وعلق عليه عبد الصمد شرف الدين) مطبعة (ق) بمباي ، الهند ١٣٧٤ه. ١٩٥٤م.
- المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها: أبو الفتح عثمان ابن جني ، تحقيق: علي النجدي ناصف وآخرين ، لجنة احياء التراث الإسلامي القاهرة ١٨٦ه.
- المحصول في علم أصول الفقه: فخر الدين الرازي ، دراسة وتحقيق: طه جابر فياض العلواني ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان ، الطبعة الثالثة ١٩٩٧م.
- المحكم والمحيط الأعظم في اللغة: أبو الحسن علي بن اسماعيل بن سيده (ت٥٩هـ) المحكم والمحيط الأعظم في اللغة: أبو الحسن علي بن اسماعيل بن سيده (ت١٩٧٢م) المحتوق :الدكتور مراد كامل ،الطبعة الأولى ١٩٧٢م.
  - المحيط في أصوات العربية ونحوها وصرفها: محمد الأنطاكي ، مكتبة دار الشرق ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٧٢م .
- مختصر في شواذ القراءات، من كتاب البديع (المطبوع خطأً بعنوان :مختصر في شواذ القرآن) :ابن خالويه ،عني بنشره :ج.برجشتراسر ، المطبعة الرحمانية ،مصر ١٩٣٤م .
- مختصر المذكر والمؤنث: المفضل بن سلمة (ت٣٠٠ه) تحقيق: رمضان عبد التواب، جامعة عين شمس الآداب، القاهرة ١٩٧٢م.
- مختصر المعاني: التفتازاني ، طبع ضمن شروح التلخيص ، مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ، مصر .
- المخصص: أبو الحسن علي بن اسماعيل النحوي اللغوي المعروف بابن سيده (ت٤٥٧هـ) المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر ، بيروت ، د.ت .
  - المدخل إلى دراسة البلاغة العربية :أحمد خليل ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، لبنان ١٩٦٨م .
  - مدخل إلى السيموطيقا: (مقالات مترجمة) باشراف سيزا قاسم ونصر حامد أبو زيد، دار الياس العصرية للطباعة والنشر، القاهرة ١٩٨٦م.
    - المدخل إلى علم اللغة ومناهج البحث اللغوي: الدكتور رمضان عبد التواب، مكتبة الخانجي بالقاهرة ، دار الرفاعي بالرياض ، الطبعة الأولى ١٤٠٣هـ ١٩٨٢م .
      - علم اللغة: محمد حسن عبد العزيز ، دار النمر للطباعة ١٩٨٣
    - مدخل إلى المنطق: مهدي فضل الله ، دار الطليعة للطباعة والنشر ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٩٧٧م .
    - عد المذكر والمؤنث: أبو العباس المبرد، حققه رمضان عبد التواب وصلاح الدين الهادي،

- مطبعة دار الكتب ١٩٧٠م.
- المذكر والمؤتث: لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت٢٠٧ه) تحقيق: رمضان عبد التواب ، مكتبة دار التراث القاهرة ١٩٧٥م .
- مراتب النحويين: أبو الطيب اللغوي ، تحقيق: محمد أبو الفضل ابراهيم ، القاهرة ، الطبعة الثانية (د.ت) .
- المزهر في علوم اللغة وأنواعها: جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ، تحقيق: محمد أحمد جاد المولى ومحمد أبو الفضل ابراهيم وعلي محمد البجاوي ، دار غحياء الكتب العربية ، الطبعة الرابعة ١٩٥٨م.
- عمائل خلافية في النحو: أبو البقاء العكبري ،تحقيق: محمد خيري الحلواني ، دار الشرق العربي ، بيوت ، الطبعة الأولى ١٩٩٢م .
  - المسائل المشكلة المعروفة بالبغداديات: أبو علي الحسين بن أحمد الفارسي ،دراسة وتحقيق :صلاح الدين عبدالله السنكاوي ،مطبعة العاني ،بغداد ١٩٨٣ م .
- المسائل العسكريات في النحو العربي:أبو علي الحسين بن أحمد الفارسي، دراسة وتحقيق: الدكتور علي جابر المنصوري ، مطبعة جامعة بغداد ، الطبعة الثانية ١٩٨٢م .
- ص المسائل والأجوية: ابن قتيبة ، تحقيق: شاكر العاشور ، مجلة المورد ،المجلد الثالث ، العدد الرابع ١٩٧٤م .
  - المستصفى من علم الأصول: أبو حامد محمد بن محمد الغزالي (ت ٥٠٥ه) ، المطبعة الأميرية ، بولاق ، الطبعة الأولى ١٣٢٢ه.
    - 🖎 مسند الامام أحمد بن حنبل (ت٢٤١ه) ، دار صادر ، بيروت (د . ت ) .
  - ص المشترك اللفظي ، نظرية وتطبيقا :توفيق محمد شاهين ،مطبعة الدعوة الإسلامية ، القاهرة ،الطبعة الأولى ١٩٨٠ م.
  - المصباح المنير: أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي (ت٧٧٠ه) ، المكتبة العلمية بيروت ، د.ت .
- المصطلح الفلسفي عند العرب:دراسة وتحقيق: عبد الأمير الأعسم ، مكتبة الفكر العربي ، بغداد ١٩٨٤م .
  - المعاجم اللغوية في ضوع دراسات علم اللغة الحديث: محمد أحمد أبو الفرج ، الطبعة الأولى ، دار النهضة العربية ، مصر ١٩٦٦م .
- عبد الحسين عبد المجتهدين : زين الدين العاملي ، إخراج وتعليق وتحقيق : عبد الحسين المعالم الدين الدين الدين الدين العاملي ، إخراج وتعليق وتحقيق : عبد الحسين

- محمد البقال ، مطبعة الآداب النجف ، الطبعة الأولى ١٩٧١م .
- معاني الأبنية في العربية: الدكتور فاضل صالح السامرائي ، جامعة الكويت ، الكويت، الطبعة الأولى ١٤٠١ ه. ١٩٨١م.
- المعاني في ضوع أساليب القرآن: عبد الفتاح لاشين ، دار المعارف ، مصر ، الطبعة الثالثة ١٩٧٨م .
- عاني القرآن : الأخفش الأوسط الإمام أبو الحسن سعيد بن مسعدة المجاشعي (ت ٢٥٥ه)، تحقيق : الدكتور فائز فارس ، دار البشير ، دار الأمل ، الطبعة الثانية ٢٠١ه. ١٩٨١.
  - ص معاني القرآن: أبو زكريا يحيى بن زياد الفراء (ت٢٠٧ه) ، تحقيق: الكتور عبد الفتاح اسماعيل شلبي ، الهيأة المصرية العامة للكتاب ١٩٧٢م .
  - عاني القرآن الكريم: أبو جعفر النحاس (ت٣٣٨ه) ، تحقيق: محمد علي الصابوني ، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، الطبعة الأولى ١٤٠٩ه.
- معاني القرآن واعرابه: أبو اسحاق ابراهيم بن السري الزجاج (ت ٣١١هه، شرح وتحقيق: الدكتور عبد الجليل عبدو شلبي، عالم الكتب، بيوت، الطبعة الأولى ١٩٨٨م.
- المعاني الكبير في أبيات المعاني: أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة ، مطبعة مجلس دائرة المعارف الإسلامية ، حيدر آباد الدكن ، الهند ، الطبعة الأولى ١٩٤٩م .
  - 🗪 معاني النحو: الدكتور فاضل صالح السامرائي ،مطبعة التعليم ،الموصل ١٩٨٧.١٩٨ م .
  - المعتمد في أصول الفقه: أبو الحسين محمد بن علي بن طيب البصري (ت ٤٣٦هـ) ، تهذيب وتحقيق: محمد حميد الله وآخرين ، دمشق ١٩٦٥م.
    - عجم البلدان: ياقوت بن عبدالله الحموي (ت٦٢٦ه) ، دار صادر بيروت.
      - عجم الجملة القرآنية :الدكتور طالب الزوبعي ، بغداد ١٩٨٨م .
- عجم رجال الحديث: أبو القاسم الخوئي ،مطبعة الآداب ، النجف الأشرف الطبعة الأولى
- المعجم الصافي في اللغة العربية: صالح العلي الصالح وزوجته ، مطابع الشرق الأوسط الرياض ، الطبعة الأولى ١٩٨٩م .
  - عجم المصطلحات البلاغية وتطورها: الدكتور أحمد مطلوب ، مطبعة المجمع العلمي العراقي ١٩٨٦م .
  - معجم المعاني المترادف والمتوارد والنقيض من أسماء وأفعال وأدوات وتعابير: نجيب اسكندر ، مطبعة الزمان ، بغداد ١٩٧١م .

- المعجم الفلسفي: يوسف كرم ومراد وهبة ، مطابع كوستاتوماس وشركاه ، القاهرة على المعجم الفلسفي : يوسف كرم ومراد وهبة ، مطابع كوستاتوماس وشركاه ، القاهرة على المعجم الفلسفي : ١٩٦٦م .
- معجم مفردات ألفاظ القرآن: أبو القاسم الحسين بن محمد بن الفضل المشهور بالراغب الأصفهاني (ت ٤٠٢هـ) تحقيق نديم مرعشلي ، دار الكتاب العربي .
  - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ،:محمد فؤاد عبد الباقي ، دار الفكر ، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م .
- معنى اللبيب عن كتب الأعاريب: أبو محمد عبدالله جمال الدين بن هشام الأنصاري (ت ٧٦١هـ) ، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد ، مطبعة المدنى ، القاهرة (د .ت) .
  - المغني في أبواب التوحيد والعدل:القاضي عبد الجبار الأسد آبادي ،حقق بإشراف : الدكتور طه حسين والدكتورابراهيم مدكور ، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، مصر ١٩٦٠. ١٩٦٥م.
  - مفتاح العلوم: أبو يعقوب يوسف ين أبي بكر محمد بن علي السكاكي (ت ٦٢٦هـ) ، مطبعة التقدم العلمية ، مصر ١٣٤٨ه.
- 🖎 المفصل في النحو: جار الله أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري (ت٥٣٨هـ) (د.ت) .
  - مقاييس اللغة: أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (ت ٣٩٥هـ) ، تحقيق: عبد السلام محمد هارون ، الطبعة الثانية ، دار إحياء الكتب العربية ، القاهرة ١٣٦٦ه.
- المقتضب: صنعة أبي العباس محمد بن يزيد المبرد (ت ٢٨٥هـ) ، تحقيق: محمد عبد
   الخالق عضيمة ، صدر باشراف محمد توفيق عويضة ، القاهرة ١٣٨٦هـ.
- عدمة ابن خلدون: عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (ت ٥٠٥هـ) ، الطبعة الأولى ، دار القلم ، بيروت ١٩٧٨م .
  - المقرب: علي بن مؤمن المعروف بابن عصفور (ت ٦٦٩هـ) ، تحقيق: أحمد عبد الستار الجواري وعبد الجبوري ، مطبعة العامل ، بغداد .
- المقصد الأسنى في تفسير أسماء الله الحسنى: الغزالي ، تحقيق : محمد عثمان الخشت ، مكتبة القرآن ، القاهرة ١٩٨٥م .
  - المقصور والممدود على حروف المعجم:أبو العباس أحمد بن محمد بن ولاد (ت٣٣٦هـ) بعناية: بولس برونله، ليدن مطبعة بريل ١٩٠٠م.
- ص الممدود والمقصور: أبوعلي القالي ، تحقيق ودراسة: أحمد عبد المجيد هريدي ، جامعة القاهرة الآداب ١٩٧٢.

- المنقوص والممدود: لأبي زكريا يحيى بن زياد الفراء ومعه (التنبيهات لعلي بن حمزة) ، تحقيق: عبد العزيز الميمنى الراكوتى ، دار المعارف ، مصر ١٩٦٧م .
  - عن أسرار اللغة إبراهيم أنيس ، مكتبة الأنجلوا المصرية ، الطبعة الخامسة ١٩٧٥ م .
- عناهج البحث في اللغة: تمام حسان، دار الثقافة للنشر ،الدار البيضاء ، المغرب ١٩٧٩م .
  - مناهل العرفان في علوم القرآن: الشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني ، دار إحياء الكتب العربية ، مطبعة عيسى البادي الحلبي وشركاه ، الطبعة الثالثة (د. ت) .
  - المنتخب من تفسير القرآن والنكت المستخرجة من كتاب التبيان: أبو عبدالله محمد بن إدريس الحلّى (ت٩٨٥هـ) ،مكتبة المرعشى النجفى ، قم ، الطيعة الأولى ١٤٠٩هـ .
    - ص المنتظم في تاريخ الملوك والأمم: عبد الرحمن بن علي بن الجوزي (ت ٩٥٥ه)، مطبعة المعارف العثمانية حيدر آباد الدكن ، الطبعة الأولى ٩٣٩م.
  - المنجد في اللغة:أبو الحسن علي بن الحسن الهنائي المشهور بكراع النمل (ت ٣١٠هـ)، تحقيق أحمد مختار عمر وضاحي عبد الباقي ، عالم الكتب القاهرة ١٩٧٦م .
  - المنصف : شرح أبي الفتح عثمان بن جني لكتاب التصريف لأبي عثمان المازني النحوي ، تحقيق : إبراهيم مصطفى وعبد الله أمين
  - المنطق: الشيخ محمد رضا المظفر ، مطبعة النعمان ، النجف الأشرف ، الطبعة الرابعة الرابعة المنطق: الشيخ محمد رضا المظفر ، مطبعة النعمان ، النجف الأشرف ، الطبعة الرابعة الرابعة المنطق:
    - منطق أرسطو: حققه وقدم له: الدكتور عبد الرحمن بدوي ، وكالة المطبوعات ، الكويت ١٩٨٠م .
  - منهاج البلغاء وسراج الأدباء: حازم القرطاجني (ت ١٨٤هـ) ، تحقيق محمد الحبيب بن الخوجة ، دار الكتب الشرقية تونس ١٩٦٩م .
  - المنهج الصوتي للبنية العربية رؤية جديدة في الصرف العربي: الدكتور عبد الصبور شاهين ، مؤسسة الرسالة ، بيروت . لبنان ١٤٠٠ه . ١٩٨٠م .
  - المنهج الوصفي في كتاب سيبويه:نوزاد حسن أحمد ،منشورات جامعة قار يونس ، ليبيا ، الطبعة الأولى ١٩٩٦م .
  - ميزان الأصول في نتائج العقول: محمد بن أحمد السمرقندي (ت القرن السادس الهجري)، تحقيق: عبد الملك السعدي ، مطبعة الخلود ، بغداد ، الطبعة الأولى ١٩٨٧م .
    - على الميزان في تفسير القرآن :السيد محمد حسين الطباطبائي (ت ١٤٠٢هـ) ، دار الكتب

الإسلامية ،طهران ، الطبعة الثالثة ١٣٩٧ه .

(ن)

- الرياض للنشر والتوزيع . والقاسم السهيلي (ت ٨١هه) ، تحقيق: محمد البنا ، دار الرياض للنشر والتوزيع .
- النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة :جمال الدين يوسف بن تغري بردي الأتابكي (ت٤٧٨ه)، نسخة مصورة عن طبعة دار الكتب ، المؤسسة العامة للتأليف والترجمة والطباعة والنشر ، القاهرة ١٩٦٣م .
  - عداد المعاني: أحمد عبد الستار الجواري ، مطبعة المجمع العلمي العراقي ، يغداد ١٩٨٧م.
- عند وعي لغوي: الدكتور مازن المبارك ،مؤسسة الرسالة، بيروت ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م. النحو وكتب التفسير : ابراهيم عبدالله رفيدة ،الدار الجماهيرية للنشر والتوزيع والإعلان، الجماهيرية العربية الليبية ، الطبعة الثالثة ١٩٩٠م .
  - عد عبد الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر: ابن الجوزي ، تحقيق: محمد عبد الكريم الراضي ، مؤسسة الرسالة ، الطبعة الأولى ١٩٨٤م .
- النشر في القراءات العشر:الحافظ أبو الخيرمحمد بن محمد الدمشقي الشهيربابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) ، تعليق:على محمد الضباع ،طبعة مصورة بالأوفسيت، مكتبةالمثنى بغداد .
  - ص نظرية النحو العربي في ضوع مناهج النظر اللغوي الحديث: الدكتور نهاد الموسى المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت (د.ت) .
    - ص نظم الدرر في تناسب الآيات والسور: برهان الدين ابراهيم بن عمرالبقاعي (ت٥٨٨ هـ)،مكتبة ابن تيمية ، القاهرة ، الطبعة الأولى ١٩٧٢م .
- عنقائض جرير والفرزدق: طبع في مطبعة ليدن المحروسة بمطبعة بريل ١٩٠٧ ، وأعادت طبعه بالأوفسيت مكتبة المثنى ببغداد.
  - علم الكلام: محمد عبد الكريم الشهرستاني (ت ه) ، حرره وصححه الفريد جيوم ، أعادت طبعه بالأوفسيت مكتبة المثنى بغداد (د.ت)
  - □ النوادر في اللغة :أبو زيد سعيد بن أوس بن ثابت الأنصاري (ت٢١٥ه) ، دار الكتاب العربية ، بيروت . لبنان ، الطبعة الثانية ١٩٦٧م .

(&)

عني بتصحيحه: السيد محمد الجوامع: السيوطي ، عني بتصحيحه: السيد محمد بدر الدين

النعساني ، دار المعرفة بيروت .

**(e)** 

- عناية: هلموت ريبر، الوافي بالوفيات: صلاح الدين بن أيبك الصفدي (ت٢٦٤ه)، بعناية: هلموت ريبر، مطبعة وزارة المعارف، استنبول ١٩٤٩م.
  - على الوجوه والنظائر في القرآن الكريم: هارون بن موسى (ت١٧٠ه) ، تحقيق: الدكتور حاتم الضامن ، دار الحرية للطباعة ، بغداد ١٩٨٨م.
- الوجيز في تفسير الكتاب العزيز: على بن أحمد الواحدي (ت٤٦٨ه) ، تحقيق: صفوان عدنان داوودي ، دار القلم والدار الشامية ، دمشق ، بيروت ، الطبعة الأولى ١٤١٥ ه.
- على الوجيز في فقه اللغة: محمد الأنطاكي ، منشورات دار الشرق ، الطبعة الثانية ١٩٦٩م .

## الرسائل الجامعية

- ص ابن الأعرابي، مع دراسة وتحقيق كتاب النوادر وجمع مروياته: كامل سعيد عواد ، رسالة ماجستير ،جامعة بغداد كلية ، الآداب ١٩٧٦م .
  - عدم أثر المعنى في الدراسات النحوية حتى القرن الرابع الهجري: كريم حسين ناصح الخالدي،أطروحة دكتوراه ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ١٩٩٠م .
- البحث الدلالي عند ابن سينا في ضوع علم اللغة الحديث: مشكور كاظم العوادي ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ١٩٩٠م .
- على حاتم الحسن ، رسالة ماجستير ، على حاتم الحسن ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ١٩٩٤م .
- البحث الدلالي عند المعتزلة: على حاتم الحسن، أطروحة دكتوراه، الجامعة المستنصرية، كلية التربية ، ١٩٩٩م .
  - ص البحث الدلالي في تفسير الميزان : مشكور كاظم العوادي ، أطروحة دكتوراه ، جامعة الكوفة ، كلية القائد ، ١٩٩٥م .
    - ص البحث اللغوي عند الإمام الواحدي (ت ٢٦٨هـ): عبد المجيد كاظم رشيد ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ١٩٩٥م .
      - صالبحث اللغوي عند الجويني (ت ٧٨٤هـ): هادي أحمد فرحان الشجيري ، رسالة

- ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ١٩٩٦م .
- صالبحث اللغوي عند فخر الدين الرازي: عبد الرسول سلمان الزيدي ، أطروحة دكتوراه ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ١٩٩٠م .
- البحث اللغوي والنحوي عند ابن تيمية: هادي أحمد فرحان الشجيري ، أطروحة دكتوراه، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ٢٠٠٠م .
- البحث اللغوي والنحوي في تفسير التبيان : عبد على حسين صالح ، أطروحة دكتوراه ، جامعة الكوفة كلية القائد ، ١٩٩٥م .
- عمل التقابل الدلالي في القرآن الكريم: منال صلاح الدين الصفار ، رسالة ماجستير ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ، ١٩٩٣م .
  - علية الآداب ، ١٩٨٣م .
    - ص الجملة الفعلية ودلالاتها في آيات الآخرة ، مجيد طارش عبد ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية التربية للبنات ، ١٩٩٧م .
    - حمل جهود المبرد اللغوية والصرفية والنحوية في كتاب الكامل:بشرى خيون لازم رسالة ماجستير ، الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ١٩٩٣م .
    - الدال والمدلول بين القدماء والمحدثين: سيدنا علي جوب ، رسالة ماجستير ، جامعة صدام العلوم الإسلامية ، ١٩٩٦م .
      - الدرس النحوي في كتب الأمالي في القرن الرابع الهجري: خزعل فتحي زيدان رسالة ماجستير ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ، ١٩٨٩م .
    - الدلالة القرآنية في جهود الشريف المرتضى: حامد كاظم عباس ، أطروحة دكتوراه ،
       الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ٢٠٠٠م .
    - السياق ودلالته في توجيه المعنى :فوزي ابراهيم عبد الرزاق ، أطروحة دكتوراه ،جامعة بغداد ، كلية الآداب ١٩٩٦م .
  - علامة التقابل الدلالي في اللغة العربية: عبد الكريم حافظ العبيدي ، رسالة ماجستير ، الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ١٩٨٩م .
  - عمر، أطروحة دكتوراه النيابة في العربية ، دراسة وصفية تحليلية:عبدالله صالح عمر، أطروحة دكتوراه الجامعة المستنصرية ،كلية الآداب،١٩٩٧م .
  - □ العموم والخصوص في الجملة العربية: رجاء عجيل ابراهيم ، رسالة ماجستير ، جامعة

- بغداد ، كلية التربية للبنات ١٩٩٧م .
- الفروق اللغوية مع ملحق بها: علي كاظم مشري ، أطروحة دكتوراه ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ١٩٩٠م .
- المباحث اللغوية والنحوية والصرفية عند ابن قتيبة:رافع عبدالله مالو، أطروحة دكتوراه، عند الموصل ، كلية الآداب ، أيلول ١٩٩٥م .
- المباحث النحوية في تفسير مجمع البيان للطبرسي: عامر عيدان الامي ،أطروحة دكتوراه الجامعة المستنصرية ، كلية الآداب ، ١٩٩٧م .
  - ص المصادر والمشتقات في لسان العرب: خديجة زبار عنيزان ، أطروحة دكتوراه جامعة بغداد ،
- على جميل المصطلح الصرفي في العين والكتاب ودقائق التصريف، دراسة موازنة : على جميل السامرائي أطروحة دكتوراه ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ، ١٩٩٠م
  - منهج الطوسي في تفسير القرآن الكريم: كاصد ياسر الزيدي ، أطروحة دكتوراه ، جامعة القاهرة ، كلية الآداب ، ١٩٧٦م .
  - النحو في شروح ديوان الحماسة لأبي تمام: مكي نومان مظلوم ، رسالة ماجستير ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ١٩٩٠م .
- ص الوجوه والنظائر في القرآن الكريم ، تاريخ وتطور : عبد الرحمن مطلك الجبوري ، رسالة ماجستير ، جامعة بغداد ، كلية الآداب ، ١٩٨٦م .

# البحوث المطبوعة

- الأسس النفسية لأساليب البلاغة العربية: مجيد عبد الحميد ناجي ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، بيروت ، لبنان ، الطبعة الأولى ١٩٨٤م .
- الاشتراك والترادف: محمد تقي الحكيم ،مستل من المجلّد الثاني عشر من مجلّة المجمع العلمي العراقي ، مطبعة المجمع ١٩٦٥ .
- ص الأنماط التحويلية في الجملة الإستفهامية :سمير شريف سنينية مجلة المورد ، المجلد الثامن عشر ، العدد الأول ١٩٨٩ م.
  - عصر الجلالين: الدكتور كاصدياسر الزيدي مجلة آداب الرافدين ، جامعة الموصل ، كلية الآداب ، العدد الثاني عشر ، كانون الأول

- التحول الداخلي في الصيغة الصرفية وقيمته البيانية أو التعبيرية :مصطفىالنحاس،مجلة اللسان العربي ، المجلد الثامن عشر ، الجزء الأول ، ١٩٨٠م .
- الدلالة في البنية العربية بين السياق اللفظي والسياق الحالي :الدكتور كاصد ياسرالزيدي مجلة آداب الرافدين، جامعة الموصل ، العدد السادس والعشرون ، ١٩٩٥م .
  - الدلالة في النحو العربي: الدكتور كريم حسين ناصح الخالدي ، مجلة كلية التربية للبنات، جامعة بغداد ، العدد الثامن ، ١٩٩٧.
    - علامة التعدد في الأبنية الصرفية: وسمية المنصور، مجلة الدراسات اللغوية، المجلد الرابع، العدد الثالث، ٢٠٠٣م.
- ص ظاهرة التقابل في علم الدلالة: أحمد نصيف الجنابي ، مجلة آداب المستنصرية ، العدد العاشر ، ١٩٨٤ م .
- عربية الدراسات التراثية وعلم اللغة الحديث: د . علي زوين، مجلة آفاق عربية العدد الخامس ١٩٩٠ هـ
  - عربية ، العدد الثامن ،السنة الخامسة عشرة ، آب ، بغداد ، ٩٩٠ م .
  - عن الدلالة والتطور الدلالي: أحمد محمد قدور مجلة مجمع اللغة العربية الأردني ، العدد السادس والثلاثين ، السنة الثالثة عشرة ، عمان ١٩٨٩م .
  - المجال الدلالي بين كتب الألفاظ والنظرية الدلالية الحديثة: الدكتور علي زوين ، مجلة أفاق عربية ، العدد الأول، السنة السابعة عشرة ،كانون الثاني ١٩٩٢م.
  - مراعاة المخاطب في الأحكام النحوية في كتاب سيبويه:الدكتوركريم حسين ناصح الخالدي مجلة المورد ، المجلد الثلاثون ، العدد الثالث ، ٢٠٠٢ م .
  - معاني الكينونة والفلسفة التحليلية: سامي أدهم ،مجلة الفكر العربي المعاصر ، مركز الإنماء القومي ، بيروت ، العدد ٥٩.٥٨ م .
- مفهوم الدلالة عند ابن فارس في كتابه الصاحبي: صبحي البستاني ، مجلة الفكر العربي المعاصر ، مركز الإنماء القومي ،بيروت ، العددان ١٩٨١ ، ١٩٨٢ م .
  - المفهومات الأساسية للتحليل اللغوي عند العرب: عبد الرحمن أيوب ، مجلة اللسان العربي المجلد السادس عشر ، الجزء الأول ، ١٩٧٨م .
- عدد الخامس النحو المعقول :محمد كامل حسين ، مجلة مجمع اللغة العربي المصري ، العدد الخامس

والثلاثين ، ١٩٧١م .

- عبد الصبور شاهين ضمن كتاب (بحوث في اللغة القرآنية :عبد الصبور شاهين ضمن كتاب (بحوث في اللغة والأدب ) الكويت ١٩٧٨م .
  - عن نظرية الدلالة وتطبيقاتها: مطاع صفدي مجلة الفكر العربي المعاصر ، مركز الإنماء القومي ، بيروت ، العدد ١٨ . ١٩ سنة ١٩٨٢م .

الوصف بالمصدر ، نظرة أخرى في قضايا النحو : أحمد عبد الستار الجواري ، مجلة المجمع العلمي العراقي ،المجلد ٣٥، الجزء ١٩٨٤م .

# The Semantic research in illustration of interpretation of Quran For Abi Jafar Mohamed Bin al- Hasan al- Tusi

Dissertation submitted by
Ibtihal Gasid Yaser al- Zaydi
To the board of college of education for girls – Baghdad university
It is part of requirements of Ph.D. in Arabic

Supervisor Assistant professor Dr. Ali Jameel al- Samarra'e

2003 1422 hijri

This dissertation sought to reveal the efforts made by Abi Jafar Mohamed Bin al- Hasan al- Tusi who died in (460) hijri and was one of the famous Moslem scientists greatly affected the progress of scientific development especially in the fields of jurisprudence, principles and interpretation.

The research specialized in revealing his semantic efforts in interpretation that is considered one of the most important publications; it is a preface, two sections and five chapters. The first section tackled individual semantics and included three chapters. The first and second chapters tackled the phonetic and syntactic semantics and it was clear that al- Tusi was aware of many semantic aspects in phonetic composition of the Holly Quran as well as his awareness of syntactic semantics as to the semantic of names verbs, letters and alternation of forms.

The second chapter included the semantic relations between the pronunciations in three researches , semantic synonymy and differences, the verbal and contrastive participation, and the semantic synonymy . It revealed the efforts of al- Tusi in these three researches who was interested in the semantic differences in pronunciations emphasizing on rareness of full synonymy and spreading of less than synonymy . He was also interested in homonymy and contrast and gave the context a great role in specifying its semantic. And in the research of antonymy we found him describing pictures of antonymy in the holly Quran putting them in groups drawing on what modernists mentioned.

The third chapter tackles the semantic change in pronunciation in three researches, specification of semantics, generalization of semantics and the change in semantic field. This chapter revealed the contributions of al- Tusi and his special semantic stands in this field drawing on the attitudes of modernists and even came before them.

The second section specialized in the compound semantics and it comprises two chapters, the first one on the grammatical semantics which came in four researches: semantics of meaning of speech, semantics and types of sentences, semantics of syntax and semantics of letters.

In this chapter, al-Tusi registered special presence and attention as he established many semantic aspects in syntax as to predicate, composition, versification, nominal clause, verbal clause, conditional clause, the impact of syntax on meaning, semantics of prepositions, conjunctions, condition and apocopate in holly Quran.

The second chapter of this section is entitled context and its semantics, and it tackled the concept of context and its three types: verbal, situational, and mental as well as the impact of context in determining pronunciation of semantics of the Holly Quran and al-Tusi made use of these three contexts in his interpretation.

It also tackled the impact of context in directing semantics as to semantic proportionality, and generalization and specification and its impact on determining imperative semantics and common pronunciation.

I ended my research with conclusion in which I summarized the major results followed by list of bibliography that included some (490) modern and old books in language, syntax, interpretation, rhetorics, jurisprudence, principles and others.