بيل مقدمة إلى القرآن

مراجعته من مونتغمري وات

مقدمة

مارست بعض الكتب لها تأثير أوسع أو أعمق على روح الإنسان من القرآن الكريم كلمة قريان. من قبل المسلمين وينظر إليه على أنه وحي من الله. يتم استخدامه في الولاءات من القطاعين العام والخاص، ويتلى في المهرجانات والمناسبات العائلية. هذا هو أساس معتقداتهم الدينية، الطقوس الخاصة بهم، وقوانينها، ودليل من سلوكهم، من القطاعين العام والخاص. من قوالب الفكر، والعبارات التي تدخل في الأدب والكلام اليومي. كتاب عقد في تقديس بالتالي من أكثر من أربعمائة الملايين من الرجال مواطنه لدينا يستحق من الاهتمام. ويطالب أيضا دراسة جادة، لأنها ليست بأي حال كتاب سهلة الفهم. أنها ليست اطروحة حول اللاهوت، ولا مدونة قوانين، ولا مجموعة من الخطب، بل مزيج من كل ثلاثة، مع أشياء أخرى القيت فيها 'الوحي' ه انتشر على مدى فترة العشرين عاما من بعض، في خلالها محمد Muøammad ارتفع من موقف المصلح دينية غامضة في مكة المكرمة مسقط رأسه لأنه حاكم الظاهري المدينة المنورة ومعظم الجزيرة العربية. لأنه يعبر عن الظروف المتغيرة والاحتياجات والأغراض من المسلمين خلال هذه السنوات، فإنه بطبيعة الحال يختلف كثيرا في الأسلوب والمحتوى، وحتى في التدريس. ترتيبه هو غير منتظم، وعلى الرغم من أن اللغة العربية التي كتب هو، على اضح، كله، هناك مقاطع الصعب الذي المعنى، كما يقول العرب، ومن المعروف أن الله وحده.

واحدة من سمات النصف الثاني من القرن العشرين هو الزيادة الكبيرة في الاتصالات بين أتباع الديانات المختلفة. ونتيجة لهذا هو أنه لم يعد من الممكن للعالم أن اوكسيدنتال البابوية حول الأديان في آسيا كما فعل في القرن التاسع عشر. أتباع هذه الديانات تنتمي الآن إلى العالم الفكري نفس الباحث أوكسيدنتال، وسوف انتقاده اذا فشل في فهم وتقدير دينهم كدين. وغالبا ما يطبق 'الحوار' هذا المصطلح لهذه العلاقة الجديدة بين أتباع الديانات المختلفة. على الرغم من أن مصطلح غامض، فإنه يعني، مع الإشارة إلى كلمة قريان القرآن الكريم على وجه الخصوص، موقفا تجاه الموقر بصيغة كتاب المقدس واحترام المعتقدات مسلم عن ذلك، حتى لو لم يتم تقاسم هذه.

1. الوضع الدولي

و'كشف' وكلمة قريان القرآن الكريم في وقت مبكر من القرن السابع الميلادي في مدينتي مكة المكرمة والمدينة المنورة في غرب ووسط السعودية. في الوقت نفسه تقريبا كان missioners من كولومبا ليصل إلى الإيمان المسيحي اسكتلندا وشمال انجلترا، في حين أن أولئك أوغسطين كانتربري ونشر شمالا وغربا من كينت. في فرنسا تمارس ملوك Merovingian قاعدة الاسمية إلى حد كبير. كانت الإمبراطورية الرومانية في الغرب استسلمت لالبرابرة، ولكن الإمبراطورية الرومانية أو البيزنطية الشرقية وعاصمتها القسطنطينية في، فر يلات الخاصة بهم. تحت جستنيان (528-65) وهذه الأخيرة حصلت على موقف السلطة استقر والحضارة، ولكن في النصف الثاني من القرن بعد وفاته أنه قد انخفض الى حالة من الفوضى، ويرجع ذلك جزئيا إلى الهجمات من دون برابرة من غيرها، ويعود ذلك جزئيا إلى الاضطرابات الداخلية والحكام غير الأكفاء. 1

في بيزنطة كان منافسا الشرق خطيرة في الإمبراطورية الفارسية من الساسانيون، والتي امتدت من بلاد ما بين النهرين العراق وغربا إلى الحدود الشرقية لإيران وأفغانستان الحديثة. وكان عاصمتها المدائن (AL - مدائن MadåŸin)، وبعض عشرين ميلا إلى الجنوب الشرقي من موقع من المدينة في وقت لاحق من بغداد. ويهيمن على تاريخ الشرق الأوسط في القرون السابع والسادسة في أواخر الأولى من الصراع بين هذين العملاقين. قرب نهاية عهد السلام الخمسين عاما "جستنيان تم الاتفاق على، ولكن لم تلتزم هذه تم، والحرب الطويلة النهائية إلى وفاة بدأت في 602. الاستفادة من ضعف البيزنطيين، بدأت كسرى الثاني من بلاد فارس زاعما القتال والانتقام له ذريعة لقتل الإمبراطور موريس ل، ومنهم من كان لديه، في بداية عهده، تلقى المساعدات. وتعاني فوكاس (602-10)، الذي كان قد نزحوا موريس، من اللامبالاة والتمرد النشطة في الداخل وليس في وضع يسمح لدرء الهجوم الفارسي. وقد تجاوز آسيا الصغرى. في أسوأ أحوالها من ثروات بيزنطة في 610، ظهر هرقل، ابن حاكم شمال أفريقيا، مع أسطول القسطنطينية قبل. أطيح فوكاس وتوج هرقل إمبراطور. قد يكون المد يقال إن تحول.

ومع ذلك لا تزال هناك متاعب بالنسبة لالبيزنطيين. وقد تجاوز محافظاتهم الأوروبي البرابرة من الشمال، ومرت السنوات قبل هرقل يمكن تحقيق تقدم ضد الفرس. وفي الوقت نفسه تحولت هذه جنوبا، واحتلت سوريا ومصر في 614. يحرك كيس من القدس بعد ثورة ضد الحامية الفارسية، وذبح السكان، و، تحمل الخروج من ما كان يعتقد أنه الصليب الحقيقي مشاعر المسيحيين في جميع أنحاء الإمبراطورية البيزنطية، وتمكين هرقل لإعادة تنظيم قواته. بعد التعامل مع الآفار، الذين هددوا القسطنطينية من جهة الشمال، التفت في 622 ضد الفرس. في سلسلة من الحملات في آسيا الصغرى اجتمع مع بعض النجاح، ولكن الفرس عام 626 في القسطنطينية على الرغم تحاصر لفترة وجيزة ودون جدوى. توج A غزو العراق من قبل جريئة هرقل في 627 من هزيمة جيش الفارسي. على الرغم من هرقل سرعان ما انسحب بعد ذلك، وسلالات المنتجة في الإمبراطورية الفارسية من سلسلة طويلة من الحروب التي رأت نفسها الآن. في فبراير 628 تم قتل كسرى الثاني، والابن الذي خلفه كان الكثير من المعارضين والسلام المطلوبين. وانتهت تقريبا الكفاح العظيم، والبيزنطيين قد كان أفضل من ذلك. جر المفاوضات لإخلاء المحافظات البيزنطية حتى يونيو على 629، وكان سبتمبر قبل هرقل دخلت القسطنطينية في الانتصار. تم استعادة رود المقدسة للقدس مارس 630.

كان النضال من القوتين العظميين أكثر أهمية في السياسة العربية من الواضح على الفور. وكان الصراع في الواقع مماثلة لتلك بين الكتلة السوفيتية والقوى الأطلسي في العقود التي تلت الحرب العالمية الثانية. كما حاول كل طرف في هذه الأخيرة إلى الحصول على دعم الدول المحايدة صغيرة نسبيا، وذلك في القرنين السادس والسابع

سعى كل جانب لتوسيع نطاق نفوذها الخاص في السعودية والتي للحد من الجانب الآخر. لا يمكن أن يتم ذلك مع الكثير من البدو من الصحراء باستثناء احتوائها، وذلك من خلال دفع مجموعات شبه الرحل على حدود الصحراء لوقف الغارات البدوية في البلاد، واستقر الغساسنة على الحدود البيزنطية في البتراء وغيرها الأماكن، وLakhmids على الحدود الفارسية مع مركزهم في غار حراء. على هامش السعودية، ومع ذلك، هناك الكثير من الاحتمالات لكسب النفوذ. احتلت حوالي 521 الإمبراطورية المسيحية الحبشة أو إثيوبيا المرتفعات الخصبة في اليمن في جنوب غرب السعودية؛ وذلك على الرغم من الاختلافات اللاهوتية، مع الدعم الكامل والتشجيع ربما من الإمبراطورية البيزنطية. ظلت اليمن تحت الأحباش حتى حوالي 575، عندما طردوا منها من قبل البعثة التي تنقلها البحر من بلاد فارس. كما ارتفع فارس السيطرة على عدد من البلدات الصغيرة على السواحل الشرقية والجنوبية من السعودية. كان ذلك عادة من خلال دعم فصيل الموالية للالفارسي. الحادث نحو 590 المرتبطة باسم العثمان الحويرث بن ÿUthmån-AL-Øuwayrith هو ينظر اليها على انها محاولة من جانب البيزنطيين للسيطرة على مكة من خلال مساعدة هذا الرجل ليصبح الحاكم الدمية هناك. وينعكس الاهتمام المكية في النضال من الإمبراطوريتين في تمرير كلمة قريان القرآن الكريم [30.2/1-5/4]، تؤخذ عادة أن يكون نبوءة النصر النهائي من القرص الروم البيزنطيين أو 2؛ وهناك قد واحد أو اثنين المراجع الأخرى للحرب. قد يكون بعض من النجاحات في وقت لاحق من Muøammad محمد في المملكة العربية يكون راجعا إلى حقيقة أنه، مع تراجع بلاد فارس حوالي 628، معظم الفصائل المؤيدة للتحول الى الفارسية محمد Muøammad للحصول على الدعم وأصبح المسلمين.

2. الحياة في السعودية

ويرتبط شعبيا دين الإسلام مع الحياة في الصحراء، وعلى الرغم من وجود عنصر من الحقيقة في هذه الفكرة، فمن مضللة ما لم المؤهلين بشكل صحيح، والإسلام كان دائما تقريبا كان أولا وأخيرا دين سكان القرية دفع القليل من الاهتمام لل والاحتياجات الخاصة لمزارعين أو البدو الرعاة. وكان البيت الأول للإسلام مكة، ثم مزدهرة للغاية مركز تجاري، والمنزل الثاني كان مدينا، واحة غنية مع بعض التجارة أيضا. وقفت بعد مكة والمدينة على حد سواء في علاقة وثيقة مع البدو المحيطة بها.

بحلول نهاية القرن السادس والتجار كبيرا من مكة اكتسبت السيطرة الاحتكارية لتجارة تمرير إلى أعلى وأسفل الحافة الغربية الساحلية للمملكة العربية إلى البحر الأبيض المتوسط. ويشار قوافل الشتاء والصيف لفي 106،2 وذهب جنوبا وشمالا تقليديا على التوالي. ذهب جنوبا الطريق إلى اليمن، ولكن كان هناك امتدادا إلى الحبشة، وربما كانت البضائع المنقولة أيضا من وإلى الهند عن طريق البحر. وكان هذا الطريق مهم لأن تصبح ربما قد أحرز الطريق البديل من الخليج الفارسي إلى حلب خطيرة بسبب الحرب بين البيزنطيين والفرس. من أجل أن تكون قادرة على استخدام هذه طرق القوافل بأمان طويلة كان المكيين أن يكون على علاقة جيدة مع القبائل البدوية قادرة على حماية القوافل عبر مختلف أقسام الطريق. كانت ضامنة بالطبع يدفع ثمنها المتاعب، ولكن هيبة والقوة العسكرية من المكيين، جنبا إلى جنب مع مهاراتهم الدبلوماسية، يبدو أن ضمان العمل السلس للنظام.

وينعكس حقيقة أن وجهها لأول مرة كلمة قريان القرآن الكريم إلى الأشخاص الذين يعملون في مجال التجارة في لغتها والأفكار. توا إشارة إلى ازدهار مكة التجارية وقوافل من ذكرها. رجل دين الأمريكي، C.C. توري، بإجراء دراسة خاصة للشروط التجارية اللاهوتية في القرآن الكريم (3)، وجاء الى استنتاج مفاده ان كانت تستخدم للتعبير عن النقاط الأساسية للعقيدة وليس مجرد توضيحية

الاستعارات. بين تأكيدات QurŸånic القرآنية من هذا النوع ما يلي: يتم تسجيل الأعمال من الرجال في كتاب، ويوم القيامة هو الحساب، كل شخص يتلقى حسابه؛ تم تعيين ما يصل الرصيد (كما لتبادل السلع أو الأموال) و يتم وزنها أفعال الرجل؛ يقام كل الروح في التعهد للأفعال المرتكبة، وإذا تمت الموافقة على الإجراءات الرجل وقال انه يتلقى أجره، أو استئجار له، ودعم قضية النبي هو لتقديم قرض إلى الله. 4

في حين أن المكيين كانوا في علاقات تجارية مستمرة مع البدو، وكان لديهم أيضا أعمق اتصال مع الصحراء. إلا أنها كانت منذ جيل أو جيلين كانت قد تخلت عن حياة البدو الرحل على الاستقرار في مكة المكرمة. في نواح كثيرة أهل مكة لا يزال يحتفظ التوقعات من البدو الرحل. قد يكون الشعور بالضيق والسخط في مكة المكرمة تتبع إلى حد كبير إلى التوتر والصراع بين الأعراف البدوية حتى وطريقة جديدة للحياة التي تعزز النشاط التجاري. هذا هو حياة البدو الرحل قبل كل شيء التي يفترض في القرآن كلمة قريان. البداوة هي واحدة من الانجازات العظيمة للروح الإنسانية. وتحدث أرنولد توينبي انه ما من قوة للدراجات، بل يفترض تدجين الحيوانات، وخاصة الإبل، ويجب أن يكون اتخاذ هذا المكان عند الرجال كانوا يعيشون في الواحات ويعتمد جزئيا على الزراعة، وبالتالي، ويفترض فيه الأوضاع في الواحات نما أكثر صعوبة، صاحب الإبل يترك هذا لحياة أكثر صعوبة من الصحراء أو السهوب. و5 فقط على درجة عالية من التميز في فن العيش في المجتمع تمكين الرجال لإنجاح الحياة في الصحراء. واحدة من المطالبات لعظمة الإسلام كدين هو أنه استغرق فضائل الإنسان أو البراعة، خفف في نار حياة الصحراء، وجعلها في متناول رجال آخرين.

أساس الحياة في الصحراء هو الرعي وتربية الإبل. الغذاء الرئيسي للبدو هو الحليب من الإبل. فإنه في بعض الأحيان إلا أن يؤكل لحمهم. عن طريق بيع الفائض أو الإبل من خلال تلقي الرسوم لضمان سلامة قوافل البدو قد تصبح قادرة على شراء التمور من الواحات، وحتى الكماليات مثل النبيذ. وأبقى أيضا الأغنام والماعز، ولكن هذه كانت لتبقى على حافة الصحراء حيث كانت هناك الآبار. البدو الجمل،، من ناحية أخرى، يمكن في مواسم معينة من السنة تذهب إلى الصحراء الرملية (nafudwhere nafõd) حيث لم يكن هناك آبار. في موسم الأمطار أو الربيع (ربيع rabæÿ) كانت هناك العديد من الوديان والنباتات وفيرة مع المجوفة لكن لمدة قصيرة. من هذا يمكن أن الإبل كسب ما يكفي من الغذاء والسوائل للحفاظ على أنفسهم وأصحابها تغذية جيدة وخالية من العطش. هطول الأمطار غير منتظمة عربية، ومع ذلك، والبدو أن تختلف وفقا لتحركاته حدوثه في أي موسم معين. مرة واحدة في الربيع قد اختفى الغطاء النباتي، والرحل للذهاب إلى مساحات أخرى من الأراضي التي توجد فيها آبار والشجيرات المعمرة. منذ الجمل وبالتالي الأساسية بالنسبة لحياة الإنسان في المملكة العربية، ينبغي في المقام الأول المراجع في القرآن الكريم كلمة قريان إلى 'الماشية "(أنعم anÿåm) يفهم من الإبل.

بسبب الضغط المستمر من السكان على إمدادات الغذاء، وكان النضال من أجل الحفاظ على وجوده ضد منافسه الذي لا ينتهي. للدفاع ضد الأعداء المتبادلة والمساعدة المتبادلة ضد الطبيعة، والرجال أنفسهم النطاقات معا في مجموعات، وعادة ما تستند على القرابة. وكانت الغارات من جانب جماعة على آخر ما يقرب من الرياضة الوطنية بين العرب. ومن الممارسات المفضلة لتظهر بشكل غير متوقع مع القوة العظمى في مرحلة ما، والطرف الآخر كان ضعيفا، والرجال المسؤول عن الجمال والفرار من دون فقدان ماء الوجه، لأن العدو كان الساحقة قوة والمغيرين من شأنه أن يجعل من الجمال مع . وكان حجم مجموعات صغيرة نسبيا فعالة، ولكن لأغراض معينة مجموعات صغيرة ستعمل جنبا إلى جنب مع غيرها من الجماعات على أساس القرابة أو مختلق من خلال الحقيقي النسب من سلف مشترك. يشار إلى مجموعات تقريبا من أحجام مختلفة في اللغة الإنجليزية عن طريق عبارات مثل "الأسرة '،' عشيرة '،' القبيلة '،' اتحاد القبائل. A قبيلة أو عشيرة، إلى جانب أولئك الذين كانوا أعضاء كاملي العضوية من قبل الميلاد، وعادة قد تعلق على الأشخاص الذين أخرى مختلفة الذي بدا عليه من أجل الحماية. هذا المرفق اتخذت أشكالا عدة، مثل "الكونفدرالية" (halif øalif)، 'باي الجيران (جرة جرة) و' العميل '(المولى المولى). كانت الكونفدرالية التي تحالف مع

فرد أو جماعة على قدم المساواة على الأقل الاسمية، في حين الأشخاص المرفقة أخرى كانت في بعض الشعور أدنى.

كان حماية من قبل مجموعة سمة أساسية من سمات الحياة ليس فقط في الصحاري العربية ولكن أيضا في مدينة مثل مكة المكرمة والمدينة المنورة مثل تسوية احة. تم ربطه مع فكرة الانتقام أو "عين على لtalionis eye' ليكس، من العهد القديم [سفر الخروج، 21.24f.، إلخ]. كان مبدأ الانتقام، إلى جانب مسؤولية الشركات، وسيلة فعالة نسبيا لحفظ السلام في الصحراء ومنع الجريمة الوحشية. وفقا لأفكار بدائية لم تكن هناك حاجة أو الالتزام باحترام الحياة البشرية على هذا النحو، ولكن رجل وتجنب اصابة او قتل آخر إذا كان هذا الأخير كان من نفس القبيلة، أو قبيلة حليفة، أو إذا كان ينتمي إلى المجموعة التي كان قويا وبعض للانتقام. فهم هذا النظام وانعكاساته ضروري لتقدير سليم للحوادث كثيرة في مهنة محمد Muøammad ل. كان قادرا على الاستمرار في مكة المكرمة على الرغم من المعارضة بسبب عشيرته هاشم هاشم، على الرغم من العديد من أعضاء ذلك لا يوافقون على دينه الجديد، وكان في شرف ملزمة للانتقام أي ضرر له. في الوقت نفسه نظام منع العقاب، كما يفهم الآن، من قبل الهيئة التنفيذية للبلدية مكة أو المدينة. إذا كان رئيس المجلس في مكة المكرمة، حتى مع موافقة مجلس كله، حاولت معاقبة الجاني، لكان قد شعر عشيرة هذا الأخير مبررا في اتخاذ الانتقام. في مثل هذه الحالة لا يمكن إلا أن رئيس عشيرة الجاني نفسه معاقبته. في نقاط مختلفة يتم تطبيقها في القرآن الكريم من المفاهيم كلمة قريان هذا المجال مجازا إلى الله. انه لا يخشى العواقب (sc. الانتقام) صاحب معاقبة قبيلة ثمود Thamõd [91،15]، وأنه يعطي 'حماية الجوار "(yujir yujær) للجميع، ولكن لم تعط' حماية الجوار ضده (لأنه لا يوجد sc. واحد هو قوي بما فيه الكفاية "[23.88/90].

مدى الشعور بالوحدة بين العرب قبل الإسلام هي نقطة عن الذي كان هناك بعض الخلاف. لا يمكن أن لا يكون أي شيء مشابه للقومية العربية كما يفهم الآن، منذ المرفقات العربية الأساسية كانت لقبيلة أو عشيرة. هناك، ومع ذلك، قبلت على نطاق واسع الجمركية المشتركة، مثل تلك التي ترتبط مع الانتقام. قبل كل شيء، ومع ذلك، يبدو أن هناك بعض الشعور كان وجود اللغة، العربية المشتركة، وهناك عدة إشارات إلى الكشف على آل محمد كما Muøammad 'وكلمة قريان القرآن عربي' [12،2؛ إلخ] أو كما يجري 'في اللغة العربية اللسان "[46.12/11]. وسوف ينظر الصعوبات ضمنا في هذه التصريحات في فصل لاحق. يبدو أن هناك لهجات مختلفة واضح بعضها بعضا، وأن الناس الذين تحدث لهم اعتبار أنفسهم "المتكلمين واضحة" على عكس الأجنبي الذي كان 'المتكلم الخلط "(عجمي ÿajamæ). كانت هناك أيضا نظريات من الأصل المشترك، أو بالأحرى من مجموعتين، تميز أحيانا شمال وجنوب العرب، كل ينحدر من سلف مشترك، على الرغم من لا علاقة بين الاثنين. 6 ومهما كانت الحقيقة وراء هذه الحسابات، يبدو واضحا أن بعض القبائل الجنوبية "قد اتخذت في الحياة البدوية بعد أن استقر في اليمن. كان هناك في جنوب الجزيرة العربية لألف سنة حضارة عظيمة تستند جزئيا على التجارة وجزئيا على الري مزيدا من التفاصيل. انهيار نظام الري، وغالبا ما تسمى انفجار السد من MaŸrib مأرب (والمشار إليها في 34.16/15)، ومن المعروف الآن من النقوش أنه كان بالأحرى سلسلة من الأحداث، وتمتد على الأقل 451 حتي 542، و ربما كان نتيجة وليس سبب التدهور الاقتصادي. ربما كان 7 جنوب التأثيرات العربية على مكة في وقت محمد Muøammad الهام، ولكن هناك القليل من الاتفاق حول هذه النقطة.

وبصرف النظر عن اليمن كان هناك عدد من الواحات في غرب الجزيرة العربية حيث كان يمارس الزراعة. وكان رئيس هذه المدينة (حرفيا 'بلدة')، المعروف سابقا باسم يثرب. كان المحصول الرئيسي التواريخ، ولكن كانت تزرع أيضا الحبوب. في التنمية الزراعية في المدينة المنورة وغيرها قد لعبت دورا رئيسيا من قبل اليهود دور غير عادي في ضوء القرون الوسطى

مفاهيم الأوروبي اليهودي كتاجر والممول. وكان بعض العرب استقروا في واحة المدينة المنورة في وقت ما بعد الاستيطان اليهودي، وهؤلاء العرب قد أصبحت مهيمنة سياسيا. في الواحات الأخرى، تيماء TaymåŸ، فدك، ووادي القرى وادي L L القرى، خيبر، وكانت في الغالب المستوطنين اليهود. الأصل العرقي النهائي من هذه القبائل والعشائر اليهودية ليست واضحة. قد اعتمدوا الأشكال الاجتماعية وعادات العرب، واختلفت فقط في الدين، وبعض الجماعات ربما كان العرب الذين اعتمدت اليهودية، وعلى أي حال كان هناك التزاوج من ذلك بكثير. 8

كان الوضع الديني في المملكة العربية حول 600 م المعقدة. أدى وجود هذه المستوطنات لليهود في الواحات وعدد كبير من اليهود في اليمن إلى انتشار التدريجي لبعض الأفكار اليهودية. كان هناك أيضا قدر كبير من التأثير المسيحي، على الرغم من أنه كان أكثر انتشارا. وقد جلبت التجارة المكيين في اتصال مع الإمبراطوريات البيزنطية والحبشية، التي كانت مسيحية. وقد انتشرت المسيحية في اليمن، وخصوصا عندما كانت البلاد تحت السيطرة الحبشية. قد أقسام لبعض القبائل البدوية أصبحت المسيحية. وفضلا عن ذلك نسمع من الأفراد فقط معزولة مثل رقة بن نوفل في مكة، وابن عم محمد Muøammad أول زوجة خديجة Khadæja. وكان هذا كافيا، ومع ذلك، لضمان أن هناك بعض الأفكار تغلغل المسيحية في الأوساط الفكرية في السعودية. من ناحية أخرى، والسبب لماذا لم تصبح أكثر المسيحيين العرب هو بلا شك في جزء منه إلى حقيقة أن المسيحية لها آثار سياسية، والإمبراطوريات البيزنطية وكانت المسيحية رسميا الحبشي (الأرثوذكسية أو الوحدانية)، والنسطورية المسيحية كانت قوية في الامبراطورية الفارسية. 9

وبصرف النظر عن اليهودية والمسيحية، وهناك آثار في القرآن الكريم كلمة قريان وغيرها من أشكال الدين سامية القديمة. وذكر أسماء الآلهة خاصة [53.19f؛ 71،23 / 2]. كانت هذه غير قابلة للمقارنة للآلهة اليونانية، ولكن كانت أشكال المحلية بدلا اتخذتها عبادة سامية العامة للقوى الذكور والإناث. (10) في حد هذه الآلهة كان ينتمي أساسا إلى مرحلة الزراعية في حياة العرب، وكانوا بالكاد ذات الصلة للمجتمع البدو الرحل، وقصص من فترة تشير إلى أن البدو لم يكن الاحترام العميق لهم. جاء قوة دافعة في الحياة البدوية رئيس من ما يمكن أن يسمى "الإنسانية القبلية، 11 وهذا هو، في اعتقاد فضائل الإنسان أو التميز من قبيلة أو عشيرة (وأعضائها) وانتقال هذه الصفات من قبل القبائل الأسهم. للرجال الذين فعالية الاعتقاد كان هذا، كان الدافع وراء معظم أعمال الرغبة في الحفاظ على شرف القبيلة. مسألة شرف موجود في كل مكان في أمثلة عديدة من الشعر الجاهلي التي تم الحفاظ عليها.

وبصرف النظر عن القبلية والإنسانية الوثنية القديمة، يبدو أنه كان موجودا لدى بعض العرب شكلا من أشكال الاعتقاد في ألوهية العليا التي أو "الله عالية 'واعترف بالإضافة إلى الآلهة أقل. يمكن الاستدلال من هذا على عدد من الممرات حيث وصفت المشركين كما اعترف بأن الله هو الخالق والموفر والصلاة وله في لحظة الأزمة. 12 ومن المحتمل ان مثل هذا الاعتقاد على نطاق واسع، وأيضا أن عدد قليل من الناس كانت تتحرك على من هذا إلى الاعتقاد في إله واحد فقط. في وقت لاحق في أعمال مسلم يفترض أن هناك عددا من هؤلاء الأشخاص، بعض الأسماء نظرا وأنهم استخدموا اسم øanæf حنيف (المفرد). في كلمة قريان القرآن الكريم تم تطبيق هذه الكلمة في المقام الأول إلى أولئك الذين المعلن ما يسمى "الدين الخالص من التوحيد الخالص، Abraham' الذي تلف في وقت لاحق زعم أن اليهود والنصارى، والموضوع معقد، 13 ولكن يجب التركيز على هذه النقطة هنا هو أن أي "نقية التوحيد" قبل محمد Muøammad وهناك ربما كانت بعض، لم يدع لنفسه øanæf حنيف. في كلمة قريان القرآن الكريم الكلمة ينتمي إلى التدريس عن علاقة الإسلام إلى اليهودية والمسيحية وعدم الاعلان عن الشؤون 600. مع ذلك كلمة قريان القرآن كما يعطي تلميحات من الهياج الديني كثيرا في تلك الفترة.

3. محمد الوظيفي

مهنة Muøammad محمد هو موضوع الدراسة في حد ذاته، وسوف يكون فقط لفترة وجيزة رسمت هنا وذلك للإشارة إلى مراحلها الرئيسية من حيث بعض المعرفة منهم ضروري لفهم القرآن الكريم كلمة قريان. ليس من المستغرب أن هناك عمليا أي إشارات إلى فترة حياة محمد Muøammad السابقة لدعوته ليكون نبيا. باستثناء الرئيسي هو مرور في 93،6-8، والتي تتحدث عن اليتم والفقر له. ويفسر هذا على نحو أكمل من التقاليد. عندما ولدت في مكة المكرمة محمد Muøammad عن اعلانيه 570 كان والده قد فارق الحياة، وتوفيت والدته عندما كان نحو ستة. كان ثم تحت رعاية جده عبد المطلب ÿAbd-AL-Muþþalib، وعندما بدوره مات، من عمه أبو طالب ABO-Þålib، الذي عاش حتى سنة أو سنتين قبل الهجرة محمد Muøammad أو الهجرة إلى المدينة المنورة في 622. قد أرجع فاقته إلى أن القانون العرفي العربي قاصر لا يمكن أن ترث، لذلك أن لا شيء جاء لMuøammad محمد عن أبيه أو جده. كان ثروات من عشيرة ككل قد يكون في انخفاض، منذ أبي طالب ABO-Þålib، لرئيس طويلة من عشيرة، على ما يبدو ليس رجل ثري. وقال انه، ومع ذلك، تتعهد الرحلات التجارية الى سوريا، ويقال محمد Muøammad أنه كان لسوريا معه. ودعا في وقت لاحق انه تم تكليف من قبل امرأة متوسطة الحال، خديجة Khadæja، لتولي مسؤولية البضائع لها في رحلة تجارية من هذا النوع، وكان ناجحا لدرجة أن تزوجت منه، وقالت انها ويجري بعد ذلك نحو أربعين وخمس وعشرون. واصل يفترض على التجارة مع رأس المال المشترك للسنوات الخمس عشرة القادمة أو لفترة أطول.

بدأت المرحلة التالية من شهادة محمد Muøammad عندما كان حوالي أربعين. يجب أن جعلت السنوات التي قضاها في الفقر له دراية تامة الشعور بالضيق الروحية التي تؤثر مكة نتيجة لازدهار المادية. وقال انه كان في العادة من التأمل في هذه المسائل. حوالي 610 في سياق تأملاته كان لديه بعض التجارب الغريبة، وخلصنا الى انه كان يتلقى رسائل من الله إلى أن تقدم إلى أهل مكة. في البداية تم التذكير ببساطة على رسائل كتبها Muøammad محمد وأصدقائه، على الرغم من قد يكون تم في وقت لاحق كتب بعض الأمناء بنسبة محمد Muøammad ل. بعد وفاته تم جمع كل ما هو موجود، مكتوبة أو تذكر، ويكتب لتشكل كلمة قريان القرآن كما نعرفها. هذا بيان بسيط يغطي النقاط المتنازع عليها الكثيرة التي سيتم التعامل معها في وقت لاحق. لبضع سنوات بعد تلقي الوحي الأول الذي لا Muøammad محمد الإعلانات العامة، ولكن ترسل رسائل خاصة للأصدقاء متعاطفين مع وجهة النظر والموقف المنصوص عليها فيها. كان التركيز الرئيسي على استدعاء عبادة الله في صلاحه امتنانه لللالمكيين ككل ولكل فرد. وتحدث العديد من المقاطع كشفت الأحداث الطبيعية المختلفة وعلامات الخير الله.

ص8 بالنسخة الانكليزية

After his death all that was extant, written or remembered, was collected and written down to constitute the quran QurŸån as we know it. This simple statement covers many disputed points which will be dealt with later. For a few years after receiving the first revelation muhammad Muøammad made no public proclamations, but communicated the messages privately to friends sympathetic to the outlook and attitude prescribed in them. The main emphasis was on a call to worship God in gratitude for his goodness to the Meccans as a whole and to each individual. Many of the revealed passages spoke of various natural events as signs of God's goodness

في الوقت المناسب، ومع ذلك، كان محمد Muøammad ان تمر في لإعلان العام رسالة QurŸånic القرآنية، وهذا أدى عاجلا أم آجلا، التسلسل الزمني للفترة المكية غير مؤكد إلى المعارضة من أغنى التجار في مكة المكرمة. ربما حتى خلال مرحلة الاتصالات الخاصة كانت الرسائل الواردة تحذير من شأنه أن أولئك الذين لا محالة تجاهل الرسالات السماوية إما أن يعاقب في هذه الحياة أو في الحياة القادمة. بعد ظهر المعارضة هذه التحذيرات أصبحت أكثر تواترا. وروى قصص الأنبياء المرسلين أو السابقة أو المشار إليها في رسائل من أجل إقناع الجمهور من اليقين من العقاب. ربما لأن كان مرتبطا المعارضة لMuøammad محمد مع تجدد الدين القديم مع عبادة الأوثان والخمسين، رسائل القرآنية QurŸånic تشمل الآن هجوم قوي على الأصنام والإصرار على التوحيد. قصص الرسل السابقة كما قدم التشجيع على محمد

Muøammad وموجة من أتباع الذين تجمعوا حوله. من الصعب تقييم مدى الاضطهاد، ولكن ذلك بمرارة استياء المسلمين، كما جاء في نهاية المطاف تلك أن تكون معروفة من قبل رسائل القرآنية QurŸånic. من خلال عملية الاستدلال يبدو أن على وفاة أبي طالب ABO-Þålib قائدا جديدا للعشيرة محمد Muøammad، وأبو لهب ABO-لهب (آخر العم)، سحبت حماية عشيرة من Muøammad محمد، زاعما أنه مصادرتها الحق في ذلك بالتأكيد على أن أسلاف عشيرة كانت في الجحيم. هذا هو بلا شك سبب الهجوم الشرس على لهب أبو لهب ABO-في سورة 111.

أدلى الاضطهاد وسحب الحماية من المستحيل على محمد Muøammad على مواصلة مهمته في مكة المكرمة. قررت فرصة قدمت نفسها من الهجرة إلى واحة كيلومتر بعض 200 المدينة المنورة في الشمال، ومحمد Muøammad وسبعين من أتباعه للذهاب إلى هناك. وكان هذا الحدث الهجري (اتينيزيد باسم 'ه ه') أو الهجرة، والعصر الإسلامي يبدأ مع بداية العام العربي الذي وقعت، بمعنى. 16 يوليو 622. أدلى 15 الأكثر العرب من المدينة المنورة إلى اتفاق مع Muøammad محمد، وقبول دعواه أن يكون نبيا، والاعتراف له كرئيس لل'عشيرة' من المغتربين. في السنوات القليلة الأولى في المدينة المنورة محمد Muøammad كان أبعد ما يكون عن حاكم واحة، لأن هناك ثمانية رؤساء العشائر الأخرى من مكانة متساوية تقريبا. في الوقت، ومع ذلك، من خلال النجاح العسكري من البعثات أو razzias التي تقوم بها المغتربين بمساعدة من رجال المدينة المنورة، والسلطة، ومحمد Muøammad زيادة كبيرة.

احتلت أول ثمانية عشر شهرا أو نحو ذلك بعد الهجري ليس مجرد التكيف مع العام أن الوضع الجديد من قبل جميع الأطراف المعنية ولكن أكثر خاصة من قبل محاولات من جانب محمد Muøammad لكسب تأييد العشائر اليهودية ومجموعات صغيرة في المدينة المنورة. مرارا وتكرارا وانه أوعز في القرآن كلمة قريان لمناشدة لهم في أشكال مختلفة. بعد ذلك، عندما يبدو أن القليل منهم سوف تستجيب لنداءاته، وقال في انتقاد لهم، وتبين أن الدين وهو يعلن هو الدين الخالص الذي إبراهيم اليهود والنصارى أفسدوا. ما هو موجود في القرآن الكريم ما يدل كلمة قريان أساسا عن الجوانب الفكرية للنزاع بين Muøammad محمد واليهود، ولكن هناك أيضا إشارات قليلة إلى طرد العشائر اليهودية. هناك أيضا الأماكن التي هاجمت كل من اليهود والمسيحيين. لم يكن هناك عداء ضد المسيحيين بالموقع حتى العامين أو الثلاثة الأخيرة من حياة محمد Muøammad، وذلك على ما يبدو أن واستمرت الانتقادات أحيانا من اليهود في هذه الفترة. ما يعرف باسم "استراحة مع اليهود 'حدث عن مارس 624، قبل وقت قصير من معركة بدر. وكان رئيس العلامة الخارجي لهذا اعادة انتشار القوات في المدينة المنورة أنه تم تغيير القبلة أو الاتجاه التي تواجهها في الصلاة من كونها قضية القدس، مثل اليهود، لكونه باتجاه مكة. وكان هذا إشارة إلى أن الدين الجديد كان ليكون العربية على وجه التحديد، وأن محمدا Muøammad كان على وشك الاعتماد أكثر على الحزب تعريب "بين أتباعه من على الحزب تهويد".

نفس الشهر من مارس 624 كما شهد رمي أسفل لنقد لاذع من قبل المسلمين الى السلطة من مكة المكرمة. بالفعل في يناير كانون الثاني 624 وكان عدد قليل من المسلمين القبض على قافلة صغيرة من المكية تحت أنوف من المكيين، كما انها كانت. في شهر مارس، ومع ذلك، فاز عصابة من أكثر من 300 المسلمين بقيادة محمد Muøammad نفسه فوزا مفاجئا في بدر على قوة أكبر بكثير من مكة وقتل نحو نصف الرجال الرائدة في مجال مكة المكرمة. وكان هذا تحديا لامبراطورية تجارية المكية التي التجار كبيرة لا يمكن تجاهلها. نحو عام في وقت لاحق أنها غزت واحة المدينية، وكان أفضل من القتال بالقرب من جبل أحد Uøud، لكنها فشلت في إلحاق خسائر فادحة جدا على Muøammad محمد، أقل بكثير لطرد له. وكلمة قريان القرآن يعكس ابتهاج المسلمين بعد انتصار بدر، والتي بدا لها دفاع الله عن السبب في ذلك، و

Uøud استيائهم بعد أحد وانهم يخشون من أنه قد تخلى عنهم. هناك إشارات أقل إلى حد ما في القرآن الكريم كلمة قريان إلى حوادث في وقت لاحق في النضال محمد Muøammad مع المكيين. في 627 حاصر المدينة المنورة أنها لمدة أسبوعين مع حلفاء الرحل، ولكن لم يكن النجاح. وقع ولو تم ايقافه من قبل المكيين واضطرت الى تأجيل حجه إلى العام المقبل، على معاهدة معهم في الحديبية آل Øudaybiya التي وضعت حدا ل، وفي مارس 628 محمد Muøammad حاول لأداء فريضة الحج إلى مكة مع 1،600 رجل الأعمال العدائية. ويفسر واقعة بين البدو الحليفة للجانبين بواسطة محمد Muøammad باعتباره خرقا للمعاهدة، وانه سار على مكة مع 10،000 الرجال في يناير كانون الثاني 630 و دخلت المدينة والفاتح مع القتال تكاد تنعدم. وقال انه تبين التساهل كبيرة لأعدائه السابقين، المكيين، وأصبح معظمهم من زملائه في المرحلة الأخيرة من حياته واعترف له كما قال رسول الله.

وقد شكلت هذه المرحلة النهائية من توسيع سلطة محمد Muøammad لفي معظم مناطق السعودية، وله 'استطلاع في القوة' واحدة من الطرق المستخدمة في التوسع العربية اللاحقة بعد السعودية. حتى قبل 630 قد بعض القبائل البدوية تصبح حلفاء محمد Muøammad واعترفت له السياسية وكذلك سلطته الدينية. أسبوعين أو ثلاثة أسابيع بعد أخذ دخوله الى مكة منتصرا محمد Muøammad له 10000 المسلمين وأيضا 2000 المكيين إلى مكان نحو الشرق ودعا حنين Øunayn، وهناك التقى تركيز البدو معادية على حد سواء لنفسه والمكيين. معلقة لبعض الوقت في مسألة المعركة في الميزان، ولكنها انتهت في هزيمة مطلقة من المعارضين لمحمد Muøammad. بعد هذا لم يكن هناك تركيز ممكن من البدو في السعودية (بغض النظر عن الشمال) والتي يمكن أن تتخذ ضد المسلمين الحقل. بدأت معظم قريبا من القبائل العربية إلى المدينة المنورة إرسال deputations لطلب التحالف مع Muøammad محمد. من وقت وفاته في 8 يونيو 632 تم كان الحاكم الفعلي لمعظم السعودية، وإن كان في حالة عدة قبائل كان هناك أيضا حركة قوية معادية له، الذين كانوا المتعهدة وقتها لرمي من نير المدينة المنورة. على ما يبدو، مع ذلك، أن بعض لسنوات قبل وفاته محمد Muøammad أدركت أن تمديد حكمه الى جانب ما يمكن أن يطلق عليه إسلاميكا باكس على القبائل البدوية العربية يجب أن تسير جنبا إلى جنب مع متنفسا لطاقاتهم في مناطق خارج السعودية. في هذا الصدد، تجدر الإشارة إلى أن أكبر البعثات جميع Muøammad محمد، أن لتبوك تبوك في الشمال، ويبدو أن الهدف كان والاستراتيجية افتتاح الطريق للتوسع في سوريا. استمرت هذه الحملة، التي وردت في عدة نقاط في سورة 9، من أكتوبر إلى ديسمبر 630 و تضم 30،000 من الرجال. وعلى العموم، ومع ذلك، فإن القرآن الكريم قد كلمة قريان إشارات قليلة إلى هذه المرحلة الأخيرة.

المرفق ألف

التسلسل الزمني للمهنة محمد Muøammad في

ج. 570 الولادة في مكة

ج. 595 الزواج من خديجة Khadæja

ج. 610 اول الوحي

ج. 613 بداية العام الوعظ

ج. 619 حالة وفاة من Khadæja خديجة وأبو طالب ABO-Þålib

16 يوليو بداية عهد 622 من الهجرة

سبتمبر 622 صوله في المدينة المنورة

ج. فبراير تغيير القبلة 624

مسيرة 624 غزوة بدر

مسيرة 625 معركة Uøud الشنيعة بغزوة أحد

أبريل حصار المدينة المنورة 627

مسيرة معاهدة الحديبية 628 شركة Øudaybiya

يناير 630 فتح مكة؛ معركة حنين Øunayn

من أكتوبر إلى ديسمبر 630 بعثة إلى تبوك تبوك

مسيرة الحج وداع 632

8 يونيو 632 وفاة

المرفق B

حنيف Øanæf

كلمة حنيف øanæf يحدث اثني عشر مرات في القرآن الكريم كلمة قريان، وهما من هذه الحالات يكون من الجمع hunafa øunafå '. استخدام الأساسية هي بلا شك أنه في 0 / 3.67، حيث يقال أن إبراهيم لم يكن يهوديا ولا نصرانيا ولكن øanæf حنيف، وهو مسلم، وليس واحدة من "المشركين". هناك تصريحات مماثلة التاريخية عن إبراهيم عبادة الله كما øanæf حنيف في و6،79 16،120 1 /، ولكن لم يتم استخدام كلمة مسلم هناك. المقبل وهناك عدد من الأوامر الصريحة أو الضمنية لMuøammad محمد والمسلمين أن اتبع ملة أو دين إبراهيم كما øanæf حنيف [2.135/29؛ 3.95/89؛ 4.125 / 4؛ 6.161 / 2؛ 16.123 / 4]. في الممرات المتبقية [10،105؛ 22،31 / 2؛ 30.30/29؛ 98.5 / 4] لا يوجد ذكر إبراهيم، ولكن يتم إعطاء الأوامر لMuøammad محمد (أو المسلمين أو أهل الكتاب) للعمل 'الله كما وøanæ هاني، وليس واحدا من المشركين ". وبالتالي يتم توصيل الكلمة فقط مع إبراهيم نفسه أو مع 'ملة إبراهيم' كما أن تصور في القرآن وكلمة قريان، أنه ينطبق على الإسلام، يتناقض مع اليهودية والمسيحية وكذلك مع الوثنية.

العلماء في وقت لاحق مسلم دائما تأخذ الكلمة في هذا المعنى، وأحيانا أيضا باستخدام حنيف øanæf ويعادل 'مسلم'، وøanæfiyya hanifiyya ويعادل "الإسلام". تم العثور على الكلمة الأخيرة في الإسلام بدلا من نسخة بن مسعود بن لMasÿõd من القرآن الكريم في كلمة قريان 3.19/17. علماء مسلمون كما حاول أن يظهر أن هناك من الرجال فقط قبل Muøammad محمد الذين كانوا يسعون للøanæfiyya hanifiyya أو التوحيد الخالص. هناك بالتأكيد يبدو أنه قد تم رجال يبحثون عن دين أو أنقى مناسب أكثر، ولكن لا يمكن أنهم أطلقوا على أنفسهم من قبل باسم øanæf حنيف منذ ذلك الحين، كانوا قد فعلت ذلك، لا يمكن اسم تم مساواته مع 'مسلم'. يبدو أن الشعراء العرب قبل الإسلام المستخدمة حنيف øanæf ل 'الوثنية' أو 'مشرك'، وكان هذا بالتأكيد استخدام المسيحية، والمستمدة من السريانية من خلال اتخاذ صيغة الجمع hunafa øunafåŸ لتمثيل السريانية الجمع hanpe øanpé. تستخدم المسيحيين في هذه النقطة ساخرا انتقادات من المسلمين، وهذا الأخير يبدو في النهاية أنه قد تخلى عن

يطلقون على أنفسهم hunafa øunafåŸ. ويمكن الاطلاع على مناقشة أشمل من ذلك بكثير في EI والفن. حنيف ÿøanæfŸ.

محمد

1. انتقادات للمطالبة النبوة

وقد انتقدت المطالبة Muøammad ليكون نبيا ورسولا وتلقي رسائل من الله التي ينبغي نقلها إلى زملائه العرب وهاجم ما يقرب من اليوم الذي طرحت لأول مرة إلى الأمام. كلمة قريان من القرآن نفسه ونحن نعلم ان المكيين وثنية تدعى رسائل "العالم القديم حكايات" (اساطير asåþær awwalin آل awwalæn)، 1 في حين أن يهود المدينة سخر المطالبات محمد Muøammad ل. واتخذت هذه الانتقادات من قبل علماء المسيحية. في أوروبا في العصور الوسطى كان هناك وضع تصور Muøammad محمد كنبي زائفة، الذي تظاهر لمجرد تلقي رسائل من الله 2؛ وهذا فقط وتزوير أخرى من القرون الوسطى الحرب الدعائية ببطء منهم من عقل أوروبا والعالم المسيحي.

اتخذ الخطوة الأولى نحو وجهة نظر أكثر توازنا من قبل توماس كارليل عندما ضحك خارج المحكمة فكرة محتال كونه مؤسس واحدة من الديانات الكبرى في العالم. يتبع 3 المتأخرين مختلفة مع هذه المحاولات لإنقاذ صدق محمد Muøammad، ولكن في بعض الأحيان على حساب سلامة عقله. سعى غوستاف فايل ان يثبت انه يعاني من الصرع. 4 ذهب الويس شبرنغر أخرى، واقترح أنه بالإضافة Muøammad محمد يعاني من الهستيريا. 5 الاحتفاظ السير ويليام موير شيء من فكرة كاذبة النبي، وأنه صورة محمد رسول Muøammad باعتبارها جادة وعالية souled واعظ بينما في مكة، الذين، عندما ذهب إلى المدينة المنورة، يستسلم لحيل الشيطان من أجل الدنيا النجاح. DS زيارتها 6 Margoliouth لا تتورع عن اتهامه بتعمد بعد أن دهشت الناس، وأشار إلى تاريخ الروحانية بسهولة كما تبين كيف البشر مع القوى غير عادية تقع في خيانة الأمانة. 7 تيودور نلدكه، يعتقد فيما يصر على واقع إلهام محمد Muøammad النبوية، ورفض فكرة انه يعاني من الصرع، وأنه كان يخضع لنوبات من الانفعال تغلبوا مما دفعه للاعتقاد بأنه كان تحت تأثير الإلهي. 8 الكتاب الأخيرة على العموم كانت أكثر ملاءمة واتخذت الرأي القائل بأن محمد كان صادقا تماما Muøammad وتصرف بحسن نية كاملة. وأكد على أهمية Frants بوهل بعيدة المدى التاريخي للحركة دينية افتتح 9؛ بينما ريتشارد بيل تحدث عن الطابع العملي بارز من نشاطه حتى كنبي. فحص 10 تور اندري تجربة محمد Muøammad من وجهة نظر نفسية، ووجدت أنه حقيقي، ورأت أيضا أن لديه رسالة نبوية لعمره وجيل. 11

في آراء سلبية وإيلاء مزيد من الاهتمام لبعض التقاليد من على الأدلة من القرآن الكريم كلمة قريان نفسها. بدل القليل جدا أيضا وقدم لحقيقة أن Muøammad محمد الذي نعرفه كان أفضل للجميع سواء في مظهر صحي والجسم في الاعتبار. لا يعقل أن يمثل الشخص الذي الصرع، أو الهستيريا، أو غير قابلة للحكم يناسب حتى من العاطفة، كان يمكن أن يكون زعيم نشطة من الحملات العسكرية، أو دليل باردة بعيدة النظر من الدولة المدينة والمجتمع المتزايدة الدينية، ولكن كل بهذا نعرف محمد Muøammad أنه قد تم. في مثل هذه المسائل ينبغي أن المبدأ للمؤرخ أن يكون الاعتماد بشكل رئيسي على كلمة قريان القرآن الكريم وقبول التقليد فقط بقدر ما هو في وئام مع نتائج دراسة QurŸånic القرآنية. وكلمة قريان القرآن الكريم، ومع ذلك، على الرغم من أنه يبدو يسرد دون تحفظ والإستهزاء واللوم من خصومه، ويذكر شيئا من شأنها أن

دعم الاعتقاد في بعض حالة المريضة في Muøammad محمد. وقال المعارضين في الواقع مجنون مجنون كان، ولكن ذلك يعني ببساطة إما أنهم يعتقدون سلوكه مجنون، أو أنها تعتبر له الكلام كما مستوحاة من الجن، وكان من المفترض من تلك الكهان أن يكون. ولو أنهم كانوا قادرين على الإشارة إلى أي علامات واضحة للمرض فيه أن من شبه المؤكد أننا سمعنا هذا. ولذلك يجب أن المفاهيم في العصور الوسطى جانبا، ومحمد Muøammad يعتبر رجل بصدق وبحسن نية في رسائل المعلنة التي يعتقد جاء له من عند الله.

2. QurŸånic أوصاف الوحي والنبوة

واحدة من أحدث وأوضح أوصاف الوحي في القرآن الكريم في كلمة قريان 1 / 2.97 حيث قال جبرائيل قد عادت عليه (الرسالة) إلى أسفل على قلب النبي بإذن الله. أن هذا هو حساب يقبلها Muøammad محمد والمسلمين في الفترة المدنية مؤكد. التقليد هو إجماع على ان جبريل كان وكيل الوحي. عندما يحمل هذا التقليد يعود إلى البداية، ومع ذلك، والزميلة غابرييل مع الدعوة الأصلية إلى النبوة، وأثارت الشكوك الباحث منذ وذكر جبريل مرتين فقط في القرآن الكريم كلمة قريان، سواء في أوقات الآيات القرآنية المدنية. رابطة غابرييل مع الدعوة يبدو أن التفسير في وقت لاحق من شيء الذي كان في Muøammad محمد يفهم اولا خلاف ذلك.

فإنه تجدر الإشارة إلى أنه في 1 / 2.97 ليس هناك تأكيد أن جبريل ظهر في شكل مرئي، وأنه قد اتخذت بعض كما انه لم تكن بآيات توسط عادة أو مصحوبا الرؤية. ويذكر القرآن الكريم في الواقع كلمة قريان مناسبتين الذي رأى محمد Muøammad رؤية [53،1-12، 13-18]. قراءة بدقة، وهذه الآيات تدل على أن الرؤى كانت من الله، لأن كلمة عبد ÿabd، 'الرقيق' أو 'خادم'، ويصف علاقة رجل الى الله وليس لملاك؛ يسمح هذا التفسير من قبل بعض المعلقين مسلم. في 81،15-25، ومع ذلك، هو إعادة تفسير الرؤية كما ان من ملاك. هذا يدل على تنامي الوعي وتغيير الأشياء الروحية في أذهان Muøammad محمد والمسلمين. في البداية يفترض أنهم أنه رأى الله نفسه، ولكن في وقت لاحق أنهم أدركوا أن ذلك كان مستحيلا، وخلص إلى ذلك أن الرؤية كانت لرسول الله، وهذا هو، ملاك. وبالمثل قد تم تجربة استقبال الرسائل أو الكشف تفسيرا مختلفا في بداية مهمته، وفي ختام الفترة المدنية. حتى الآن، ومع ذلك يتم تفسير الرؤى أو شرح، لأنهم كانوا Muøammad محمد حقيقي بلا شك. في نفس الوقت كانت فريدة من نوعها، وليس هناك أي ذكر لرؤى أخرى، إذا كنا ما عدا ذلك من قبل البعثة إلى الحديبية آل Øudaybiya [48،27]. هناك قليلا في القرآن الكريم كلمة قريان لدعم الفرضية التي اعتمدها اندري تور ال 12 التي سمعت محمد Muøammad فعلا الأصوات، ولكن قد يعقد من أن الكشف اتخذت شكل كلمات لإظهار أن محمدا كان Muøammad أقرب إلى السمع من لنوع من الإلهام البصري. يتم استبعاد كل من المظهر المرئي من الله والاستماع إلى صوته من 42.51 / 0: "ليس من المناسب لأي إنسان أن الله يجب التحدث إليه إلا عن طريق" الوحي "أو من وراء حجاب، أو عن طريق إرسال رسول ل"تكشف" عن طريق إذنه ما سوف '.

ثم ما هو المقصود من "تكشف عن" و "الوحي"، أو كما يصبحن في ترجمة بيل، 'تشير' و 'اقتراح'؟ أصبحت الفعل العربية وإسم، وawha awøå waøy الوحي، والمصطلحات الفنية للاهوت الإسلامي لتبليغ الرسائل أو الكشف لMuøammad محمد. وفقا لل2.97 / 1 انهم وصلوا الى تلاوة تعني عبارة من القرآن الكريم كلمة قريان له من قبل الملاك جبرائيل، في كلمة قريان القرآن نفسه ويشيع استخدام كلمات هذا شكل خاص من أشكال الاتصال، لكنها

لا تقتصر على ذلك. هناك عدة أمثلة لاستخدامها في شعور أعم. وبالتالي يتم استخدام كلمة awha awøå في 19.11/12 زكريا (زكريا)، بعد أن كان قد أصبح البكم، 'جعل علامة "أو" مشيرا إلى "أن الشعب أنه ينبغي أن يمجد الله. الشياطين (أو الشياطين) من الجن والإنس "تشير" الأفكار خادع لبعضها البعض [6،112]. المستفيد من waøy الوحي، حتى من الله، ليست دائما نبي، أو حتى إنسان. الله يوحي 'إلى النحل أن تتخذ لنفسها منزلا في التلال والأشجار وتعريشات والتي منتصب الرجال [16.68/70]. في اليوم الأخير سوف تتخلى عن الأرض أعبائها لأن ربها و'اقترح' إلى أن تفعل ذلك [99،2-5]. 'اقترح' الله إلى كل من السماوات السبع وظيفتها الخاصة [41.12/11].

حتى عندما يكون المتلقي هو النبي يبلغ ما هي عادة ليست كلمات الوحي ولكن خط العملية لقواعد السلوك، أن تفعل شيئا، كي لا نقول. هكذا هو 'اقترح' لنوح لبناء السفينة، وكان هو بناء تحت نظر الله وعلى "اقتراح" اقتراحه [II.36/8f؛ 23،27]. لموسى هو 'اقترح' إلى المبينة مع شعبه ليلا [20.77 / 9؛ 26،52]، لضرب البحر بعصاه [26،63]، لضرب الصخرة بعصاه [7،160]. لMuøammad محمد نفسه هو 'اقترح' أن عليه أن يتبع ملة إبراهيم [16،123 / 4]. 'اقتراحات' هذه العملية غالبا ما تصاغ في خطاب مباشر، كما لو كانت قد وضعت شكلا من أشكال الكلمات إلى عقل الشخص [راجع. 17.39/41 والآيات السابقة].

هناك حالات أيضا في الصيغة التي لديها إشارة إلى عقيدة بدلا من إجراء ل، على سبيل المثال، 'إلهكم إله واحد "[18،100؛ 21،108؛ 41.6 / 5]. عادة الصيغة قصير، هذا النوع من العبارة التي وبعد النظر في المسألة قد تومض في عقل الشخص كما تلخيص النهائي والحل حتى من ذلك. هناك في الواقع الممرات القليلة التي يبدو أن الفعل يعني من قطع الاتصالات مطولة إلى حد ما إلى النبي، فعلى سبيل المثال في 3 / 12.102، 'قصص ما هو الغيب (أو غائبة)' قد تشير إلى القصة كلها يوسف. 13 وحتى في مثل هذه المقاطع، إلا أن الاتصالات اللفظية الفعلية من القصص ليست ضمنية بالتأكيد. بمعنى الأساسية للكلمة كما هو مستخدم في القرآن الكريم كلمة قريان ويبدو أن فكرة التواصل من قبل بعض الاقتراحات السريعة أو دفع، أو، كما أننا يمكن القول، من ومضة إلهام. هذا يتفق مع الأمثلة الواردة في القواميس (مثل لسان العرب لسان آل ÿArab، اس) حيث تعني أن تسرع أو سرعة جزء من دلالة جذورها.

قد شرحا لكثرة استخدام هذا المصطلح في اتصال مع إلهام النبي أن يكون هناك شيء مفاجئ وقصير عن ذلك. إذا كان محمد Muøammad واحدة من تلك المشروبات الروحية لمن إطالة التفكير، وبعد فترة أطول أو أقصر من امتصاص مكثفة في مشكلة، والحل يأتي في لحظة، كما لو كان بفعل اقتراح من الخارج، ثم استخدام القرآنية QurŸånic يصبح للكلمة واضح. ولا هو مجرد افتراض هذا. هناك أدلة تثبت أن النبي، يمكن الوصول إليها كافية في الجماع بين الرجل العادي، وكان شيئا سحب منفصلة عنه. في العدد النهائي تولى المحامي مع نفسه ويتبع قراراته الخاصة. إذا لم تأتي قرارات له في هذا الطريق، وربما كان الطبيعي انه ينبغي ان تنسب لهم اقتراح الخارج. كانت تجربة غامضة بالنسبة له. وقال انه قبله مثالا على ذلك كاهن (كاهن كاهن) الذي ادعى أنه ربما تكلم به خارج المطالبة. مرة واحدة أو مرتين، وربما بالقرب من بداية مهمته، عندما كان قد تردد أكثر من سبب له ممارسة العقلية الشديدة وعادة ما تكون طويلة استمرار، فإن القرار جاء له يرافقه الرؤية. وقد تولى إنه من الله الذي كان قد ظهر له و'اقترح' أنه يجب التحدث إلى الناس في الأماكن العامة. فإنه تجدر الإشارة إلى أنه في مرور حيث يتم وصف هذه الرؤى، وقال شيئا عن القرآن الكريم كلمة قريان. جاء A 'اقتراح' له، ولكن هذا كان مجرد انه ينبغي ان يتكلم على الأقل هذا هو التفسير الطبيعي وفهي له "الناطقة" التي تم شرحها ودافع [53،4، 10].

هذه الاعتبارات إلى حد تبرير الفرضية التي يفضلها بيل ريتشارد أن الأصل waøy الوحي كان الأمر دفع أو في الكلام. وكان مضمون الكلام العام للربما 'كشف' من الخارج، ولكنه كان يترك لنفسه Muøammad محمد للعثور على الكلمات المحددة التي في الكلام. وفسر سورة 73،1-8 بيل النبي مع المتاعب على عمل تتكون من كلمة قريان القرآن الكريم، واختيار ساعات الليل و'كلمة أقوى في الانطباع ومعظم فقط في "الحاضر، وهذا هو، في الوقت الذي أوضح الأفكار و عندما يتم العثور على الكلمات الأكثر بسهولة المناسب. 14 ألف تجربة مماثلة عندما بعد الجهد والتأمل وجاء الكلمات في نهاية بسهولة كما لو عن طريق الالهام، قد يكون قد أدى به إلى أن تقدم إلى الكلمات الفعلية من النجاة له هذه الفكرة من اقتراح من الخارج. A مرور غريبة معزولة [75،16-19] يبدو لتشجيعه على زراعة هذا عمدا: نقل اللسان لا خاصتك انت الأكثر قابليه أن تفعل ذلك بسرعة، فمن لنا لأنه جمع ويقرأ بها، وعندما يتلو علينا أن يتبع أنت التلاوة، ثم لنا ذلك هو تفسير ذلك ". هذا كان دائما تؤخذ على أنها اشارة الى استقبال كلمة قريان القرآن الكريم، وإذا كنا في محاولة للحصول راء تفسير الميكانيكية المعتادة يمكننا تصور محمد Muøammad في خضم التكوين. وقد كان يسعى الكلمات التي سوف تتدفق وقافية والتعبير عن معنى له، وتكرار العبارات بصوت مسموع لنفسه، في محاولة لإجبار استمرار كله قبل أصبح واضحا. انه نبهت هنا إلى أن هذه ليست الطريقة، وأنه لا يجب أن 'اضغط على "، ولكن انتظر لإلهام والتي سوف تعطي الكلمات دون هذا الجهد الصبر للعثور عليهم. عندما هدأ عقله، وكلها اتخذت الشكل، فإن الكلمات تأتي، وعندما لا تأتي، وقال انه يجب أخذها حيث يعطيها له. إذا كانت نوعا ما خفي، كما أنها قد يحدث أيضا أن يكون، فهم يمكن تفسير وقت لاحق. إذا كان هذا هو التفسير الصحيح للمرور، ويلقي الضوء على سمة مميزة للكلمة قريان القرآن الكريم الذي كثيرا ما لاحظ على، أي disjointedness لها. يجب أن تتألف لمقاطع في هذه الموضه تقريبا من الضرورة أن تكون قصيرة نسبيا.

بطريقة ما من هذا القبيل، ثم قد يكون مفهوما المطالبة محمد Muøammad لإلهام. فقد القياس لتجربة الشعراء الذي يشير إليه مجيء موسى، أو على نحو أوثق مع ما وصفه الناس الدينية القادمة من التوجيه بعد التأمل والانتظار على الله. 'التوجيه' هو في الواقع واحدة من كلمات القرآن الكريم كلمة قريان المفضل للرسالة. وفسر تجربة محمد Muøammad بطرق مختلفة. في البداية يفترض أنه كان الله الذي تحدث معه، تماما كما كان قد افترض أن ذلك كان الله الذي كان قد ظهر له في رؤاه. ثم، وفقا ل. وما يليها 42.51 / 0، ورفض هذه الفكرة لصالح فكرة وجود الروح مزروع في داخله. في وقت لاحق، من خلال زيادة الألفة عندما بأفكار اليهودية والمسيحية كان قد علم الملائكة ورسل الله، ويفترض أنه كان الملائكة الذين جلبوا الرسالة. وأخيرا، أنه تبنى جبرائيل الملاك وخاصة الذين دفعت له باسم الله. هناك مقاطع في القرآن الكريم كلمة قريان توضح كل هذه الأفكار المختلفة. دائما بعد جوهر التجربة هو نفسه: انه كان الدافع، أدلى "اقتراحات" له، وقد وجه رسالة إلى أسفل على قلبه. وأن هذه التلقينات، جاء بوساطة ومع ذلك، في نهاية المطاف من مصدر إلهي، مقتنع. قد كان، في الواقع، لقد كانت لديه شكوك في بعض الأحيان. أدرك، ربما نتيجة للخطوة الكاذبة التي أدلى بها في الاعتراف آلهة وثنية وشفعاء، وغيرها من الأخطاء التي قد جعلت، أن الشيطان أخذ في بعض الأحيان لها يد في المطالبة. 15 من تأكيدات أنه لم يكن مجنونا، ولا يجوز المطالبة من قبل الجن، وربما يمكن استنتاج أن تساءل بعض الأحيان إذا كان هذا هو الحال. بشكل عام، ومع ذلك، كان مقتنعا أن "الاقتراحات" كانت من عند الله.

أن هذه التجربة من "اقتراح" أو "التوجيه" هو واحد حقيقي، لا أحد من أي وقت مضى الذي أصبح يمتص بشدة في مشكلة صعبة وحرمان. ولكن عادة تتوقع مثل هذه التجارب، ومحاولة دفعهم، لا تخلو من أخطارها. لا يمكننا إجبار الجواب الذي نتمنى، أو في الواقع أي إجابة، في الوقت الذي ترغب فيه. محمد Muøammad يبدو

لهذا شهدت أيضا، 18.24/23. أنه عندما يكون الذهن أكثر أو أقل سلبية أن هذا "اقتراحات" تأتي، لكنه يحدث فرقا كبيرا ما إذا كان هذا الموقف السلبي هو نتيجة لضغط شديد على القوى العقلية والروحية، أو يزرع كدولة من أكثر أو أقل الشواغر العقلية. بين هذين القطبين هناك خطر أن يصبح التأمل إطالة التفكير أكثر المشاكل عابرة، أو أنه من السهل جدا يسمح استجابة للمؤثرات الخارجية. بعض هذه الأخطار محمد Muøammad يبدو في بعض الأحيان أنه قد تم واعية، كما يتبين من 5،101؛ 22.52 / 1. في وقت لاحق في الحياة عند وجود أحداث ضغط عليه وسلم وكانت قرارات حتمية، وعندما نشأت الأسئلة التي لم يتمكن من تجنب الإجابة، وقال انه لا شك حاولوا إجبار الوحي، رغم عدم وجود دليل على أن هذا حدث في الواقع. بعد الوحي عن امتيازات خاصة للزواج نفسه، وقال الشاب زوجة عائشة ÿÅŸisha قد لاحظ بسخرية، "ربك يعجل القيام متعة". 16 إن هذه القصة حقيقية، فإنه يظهر أن هناك الاستقامة واعية في Muøammad محمد عدم مضطرب من جراء مثل هذا التلميح. في الواقع، حتى في أيامه في وقت لاحق، كان هناك الوحي التي تتعارض مع رغباته الطبيعية. وانه حض على الصمود عندما كان ميله إلى حل وسط، وحث على السياسات التي كان يشعر أن من الصعب، واقتيد إلى لأشياء مهمة قام به أو أغفل القيام به. يجب في جميع Muøammad محمد كان هذا، على حد زعمه، مستلم السلبي.

عن تفاصيل نظرية بيل هناك عنصر من التخمين، ويمكن تبرير واحد في الحفاظ على موقف الاحتياطي تجاههم. إحدى الصعوبات التي لا تفي هو أن awha awøå ليس الفعل فقط في القرآن الكريم كلمة قريان استخداما ل 'تكشف'. هناك أيضا nazzala وanzala، وهاتين الكلمتين بأشكالها المختلفة تحدث عن ثلاث مرات في كثير من الأحيان مثل مشتقات awøå awha (حوالي 250 حالات مقابل 78). Nazzala وanzala، ومع ذلك، على حد سواء يعني "أن ينزل"، وأنه قد يكون من أن محمدا Muøammad والمسلمين يشعرون بالرضى عن طريقة عرض السذاجة ساذج من عملية الوحي. النقطة المركزية، ولكن الذي لا يقصد بها ان تكون تتناقض مع نظرية بيل، هو أن المصدر الرئيسي للرسائل QurŸånic القرآنية هو الله. هذا Muøammad محمد كان على قناعة تامة وعلى هذه القناعة التي بناها ادعاءاته إلى السلطة. في الوقت نفسه كان أيضا متواضعا عن نفسه. كان فقط إنسانا الذين "اقتراحات" جاء من خلال قناة منهم إبلاغ الرسالات السماوية للعرب [18،110؛ 41.6 / 5]. التوجيه من خلال الوحي waøy، ومع ذلك، كان كل ما خط طويل من الأنبياء السابقة قد شهدت، والاستثناء الوحيد كان موسى، الذي كان قد تحدث مباشرة الله [7.144 / 1؛ 19،52 / 3].

وأخيرا، ينبغي أن يضاف إلى ذلك أنه لا حساب النفسي للطبيعة الدقيقة لتجربة محمد Muøammad النبوية ولا الإصرار على صدقه، يجيب على السؤال الأخير: "وهل كلمة قريان القرآن حقيقة؟ هل هو حقا كلام الله؟ " وسيتم التطرق في هذه النقطة مرة أخرى في نهاية الفصل الختامي. تحيط محمد Muøammad تجاربه مع درجة معينة من الرعب والغموض. هذا لا ينتقص من صدق إيمانه الخاصة بها. كانت غامضة لنفسه، وإذا كانوا ما يعتقد لها أن تكون، كانت تستحق الرهبة. اعتبر لهم كما هو الحال دائما شيئا منفصلا ومستقلا، و، كما لوحظ فقط، فإنها تتعارض في كثير من الأحيان مع رغباته وميوله الخاصة. يمكن أن تدعي أنها كانت من وراء نفسه لم يكن تماما وقفة.

على صدق أساسيا من Muøammad محمد، بعد ذلك، يمكن أن يكون هناك شك. نحن بحاجة ومع ذلك، لا تذهب إلى الطرف الآخر وصورة عنه قديس الحديثة. كان عمر واحد فظ لأفكارنا، وحتى في الأجزاء الأكثر استنارة في العالم، والمملكة العربية لم يكن واحدا من هؤلاء.

3. مفهوم وظيفة النبوية

ترتبط ارتباطا وثيقا مع هذه مسألة شكل دقيق للتجربة محمد Muøammad من الوحي هو سؤال آخر عن كيفية وظيفة النبوية ومن المقرر أن تصور. الظروف المتغيرة للحياة، له الانتقال من واعظ من مكة إلى المدينة المنورة رجل الدولة ومن ثم إلى حاكم بكثير العربية، بالضرورة أثرت على استخدام وقته. تنعكس التغييرات في القرآن الكريم كلمة قريان، والواقع أنه يجب في جزء كبير منه كانت كلمة قريان القرآن الكريم الذي جعل محمد Muøammad علم بوعي من جوانب جديدة من وظيفته، وإخراج حتى تطوير وظيفة.

على الرغم من أن في اللغات الأوروبية الإنجليزية وغيرها ومن المعتاد أن نتحدث عن محمد Muøammad باسم "النبي" أو ما يعادلها، وتطبيق كلمة له عادة في القرآن هو كلمة قريان رسول الرسول أو "رسول" (كما ترجم 'الرسول'). هذا هو بالمثل الكلمة المستخدمة في الشهادة الشهادة، أو اعتراف الايمان: "لا إله إلا الله، محمد رسول Muøammad الله '. يمكن تطبيق كلمة رسول الرسول لأي شخص يتم إرسالها مع رسالة. في 81،19 يتم استخدامه من ملاك تحمل رسالة إلى Muøammad محمد (والذي هو مناسبة خاصة، لأن ملاك يأتي من الكلمة اليونانية التي تعني "رسول"). وأصر على أن كان هناك طابور طويل من قبل رسل Muøammad محمد، وبالتالي كان هناك شيء في رواية موقفه [46.9 / 8]. وقد اعترف بحقيقة واضحة، بالطبع، أن لبعض الوقت قبل Muøammad محمد لم يكن هناك رسل من هذا النوع، وكان وصف هذا بالقول انه جاء بعد "رفض" أو "الفجوة" (FATRA) في سلسلة [5،19 / 22]. بعد تجربته الأولي 'اقتراح' أو 'الوحي'، قد Muøammad محمد كذلك تم في حيرة لمعرفة ما جعل منهم. هناك قصة في التقاليد (ولكن ليس المشار إليها في كلمة قريان القرآن) أن في هذه الحالة انه تشجع من رقة بن-نوفل اعتبار تجاربه ومماثلة لتلك التي من الأنبياء في الماضي؛ Waraqa كان ابن عم لMuøammad محمد وكانت زوجة خديجة Khadæja وأيضا مسيحي. على مثل هذه النقطة قد لا تكون موثوقة التقاليد كليا، لكن من المؤكد من أن القرآن الكريم كلمة قريان وقت مبكر من المسلمين يفترض هوية في أساسيات بين الخبرات Muøammad محمد وهؤلاء الأنبياء والمرسلين السابقة. قصص هؤلاء الأشخاص في كلمة قريان القرآن الكريم تبين أن محمد كان له أصل Muøammad حاليا الروحية.

وكما وصفت تلك 'أرسل الرسل و' (mursalin mursalæn، أي ما يعادل تقريبا لالرسل جمع) في 6،48 باسم 'مذيعة' و 'منذرون "(mubashshirin mubashshiræn، mundhirin mundhiræn)، وكذلك في 33.45 / 4، 48.8 35.24 و2 / ويتحدث محمد Muøammad نفسه من ك 'مذيع "و" وارنر "(بشائر البشير، نذير nadhær). فكرة أن وظيفة الرسول هو لتحذير شعبه وكثيرا في الممرات في وقت سابق من القرآن الكريم كلمة قريان. في بعض الأحيان يتم استخدام 'إنذار' الكلمة تماما دون كائن، على الرغم من واحد قد جمع من المقاطع الأخرى هذا النوع من الكائن ضمنية، وفي 92.14 من النار، وهذا هو، الجحيم، وانه عقاب 78.40 في الحياة القادمة. هناك أيضا الممرات التي رسولا أن يحذر شعبه من شأنها أن يعاقب من قبل كارثة الزمنية (كما حذر هود العود ياد إعلان في 0 / 46،21). وأحيانا كان هناك اعتقاد، وخاصة من قبل العلماء الأوروبي، أن أقدم رسالة من كلمة قريان القرآن كان تحذيرا من العقاب الأخروي أو إما الزمنية. وسوف يدعم هذه النظرية 17 وجهة نظر العلماء وهو مسلم قليلة ولكن ليس الأغلبية، أن مرور الأول من القرآن الكريم كلمة قريان يتم كشفه كانت بداية السورة 74، لهذا يحتوي على "صعود ويحذر" عبارة [74،2 ]. من ناحية أخرى، يبدو أن الرسالة أكثر إيجابية من سورة 106-أن تكون ممتنة إلى الله وعبادته، كما ينتمي الى فترة مبكرة جدا. وبالتالي فإنه يكون مخطئا لتقييد أقرب رسالة إلى "التحذيرية".

وقد أصدرت كلمة البشير البشائر، وتستخدم أيضا من Muøammad محمد، "مذيع". عندما يقترن مع 'وارنر "، قد يكون المقصود بعض التباين، ويقول وارنر الرجال من العقاب ممكن، في حين أن مذيع يبلغ لهم من ثمار تستقيم. ويعتقد أحيانا أن المقابلة bashshara الفعل يعني "أن يعلن الخبر السار"، وباللغة العربية المسيحية يستخدم إسم بشارة بشارة ل 'الخبر السار "أو" الإنجيل ". في عدد من الأماكن، ولكن، كلمة قريان القرآن يستخدم bashshara من العقاب. 18 بينما قد يفهم ذلك على أنه 'إعطاء اخبار جيدة "بالمعنى المفارقات، يبدو من الأفضل أن أعتبر ببساطة على أنها" تعلن ". القواميس تشير إلى أن المعنى الأساسي للكلمة هو أن يعلن الأمر الذي ينتج تغييرا في بشرى الرجل أو الشكل؛ في الغالب يتم ذلك عن طريق الأخبار الجيدة، مثل ولادة طفل، ولكن يمكن أيضا أن يتم ذلك عن طريق سيئة للغاية الأخبار. كلمة البشير البشائر، ومع ذلك، يبدو أن تشير إلى أن لا يقتصر وظيفة محمد Muøammad ل"التحذيرية".

كلمة أخرى تستخدم للMuøammad محمدا mudhakkir، وهو "الشخص الذي يذكر، يعاتب، تحض 'بشكل طبيعي، وبالمقابل يشار الرسالة على أنه tadhkira،' تذكير، موعظة". الجذر، ومع ذلك، فقد تطور الغنية الدلالية في العربية مما يجعل من المستحيل في اللغة الإنجليزية للإشارة إلى كل من دلالات. على الرغم من أن عادة ما يترجم جذع الأول من الفعل، dhakkara، 'تذكر' أو 'تذكر' هناك كثير من الأحيان لا التركيز بوجه خاص على الدعوة إلى الذهن ما كان يعرف سابقا ونسي تم. الفكر يبدو أن بدلا من حفظ شيئا قبل العقل، واعتماد موقف أيضا المناسبة.